BATOBOH

JURNAL PENGABDIAN PADA MASYARAKAT ]urnal Pengabdian Pada Masyarakat

NZaobol)

Available online at:https://journal.isi-padangpanjang.ac.id/index.php/Batoboh

Talempong Pacik sebagai Media Pendidikan
Karakter Generasi Muda di Nagari

Firman
Elizar
Syafniati
Rafiloza
1234Program Studi Seni Karawitan, Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia
Padangpanjang
Jalan Bahder Johan No. 35, Kota Padangpanjang, Sumatera Barat

Firmanazhove@gmail.com, elizarr5656(@gmail.com, syafhiati1961@gmail.com,
rafilozal963@gmail.com

ABSTRAK

Talempong Pacik merupakan salah satu kesenian tradisional Minangkabau yang memiliki nilai
historis dan kultural tinggi, namun keberlanjutannya menghadapi tantangan serius akibat
melemahnya proses pewarisan antar generasi. Di Nagari Bungo Tanjuang, Kabupaten Tanah Datar,
keberadaan kelompok Talempong Pacik hampir hilang sejak awal 1990-an. Kegiatan pengabdian ini
bertujuan menghidupkan kembali praktik Talempong Pacik melalui pelatihan intensif kepada
generasi muda, khususnya siswa MTs Muhammadiyah dan anggota Sanggar Seni “Nan
Ampek.”Metode yang digunakan adalah pelatihan partisipatif, mencakup penyuluhan tentang makna
budaya, penguasaan teknik dasar memegang dan memukul, serta pembelajaran dua repertoar utama
yaitu Gua Indang dan Gua Tari Piring. Pelatihan dilakukan secara bertahap, dimulai dari pengenalan
unit Talempong Jantan, Batino, dan Pengawinan hingga penggabungan dalam ensambel utuh.Hasil
kegiatan menunjukkan antusiasme tinggi peserta, yang tidak hanya mampu memainkan repertoar
dasar, tetapi juga mulai menumbuhkan rasa bangga terhadap kesenian tradisional sebagai identitas
budaya lokal. Kegiatan ini memperlihatkan bahwa pelestarian seni tradisi dapat menjadi sarana
efektif dalam pendidikan karakter, penanaman nilai kebersamaan, serta penguatan identitas kultural.
Dengan dukungan masyarakat, tokoh lokal, dan lembaga pendidikan, Talempong Pacik berpotensi
hidup kembali dan berkembang sebagai warisan budaya yang bernilai bagi generasi mendatang.

Kata Kunci: Talempong Pacik; pengabdian masyarakat; pewarisan budaya; Minangkabau;
Bungo Tanjuang.

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN 2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online)

Artikel diterima | 16-09-2025 Artikel 15-10-2025 Artikel 01-12-2025
diReview diterbitkan



mailto:Firmanazhove@gmail.com
mailto:elizarr5656@gmail.com
mailto:syafniati1961@gmail.com
mailto:rafiloza1963@gmail.com

NCaoboly

JURNAL PENGABDIAN PADA MASYARAKAT

Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember (2025)

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza

PENDAHULUAN
Kesenian tradisional memang sangat
penting dalam membentuk identitas

masyarakat, sebagaimana dibuktikan oleh
peran unik Talempong Pacik dalam
kehidupan masyarakat Minangkabau.
Instrumen musik ini tidak hanya berfungsi
secara artistik dalam wupacara adat dan
pertunjukan tari, tetapi juga mempererat
permainan
ensambel interlocking yang menuntut kerja
sama antar pemain. Aspek-aspek tersebut
menjadi kunci untuk memahami makna
kultural Talempong Pacik serta posisinya
dalam adat dan warisan budaya
Minangkabau (Rustim et al., 2023).

ikatan komunal melalui

Namun, marginalisasi bertahap Talempong
Pacik di tengah tren hiburan modern dan
melemahnya metode pewarisan tradisional
menjadi persoalan mendesak. Sari dan
pentingnya
representasi budaya yang dinamis, seperti
tari, yang mampu beradaptasi
berkembang sambil tetap menjaga nilai inti
budaya (Sari & Rosalina, 2023). Mereka

Rosalina menekankan

dan

menegaskan ~ bahwa  pengembangan
ekspresi tradisi yang fleksibel
memungkinkan identitas budaya
Minangkabau tetap terjaga di tengah

pengaruh modern. Pandangan ini sejalan
dengan Darlenis, yang menunjukkan
bahwa maraknya budaya digital yang
difasilitasi internet semakin mempersulit
upaya pelestarian musik tradisional seperti
Talempong Pacik, sehingga memerlukan
mekanisme perlindungan baru (Darlenis,
2022).

Untuk  menghadapi  tantangan  ini,
pendekatan sistematis terhadap pelestarian
Talempong Pacik menjadi sangat penting.
Miftahurrahmi dkk. mengusulkan bahwa

komponen seni tradisi Minangkabau,
termasuk
Randai, harus dipahami sebagai ekspresi
penting identitas masyarakat dan secara
integral dimasukkan ke dalam kerangka
pendidikan guna memperkuat pewarisan
antargenerasi (Miftahurrahmi dkk., 2024).
Selain itu, temuan mereka menunjukkan
bahwa pelestarian Talempong Pacik dapat
diperkuat
unsur-unsur dari media populer untuk
menarik minat generasi
memastikan  relevansinya

Syeilendra, 2021).

sistem menyeluruh dalam

dengan  mengintegrasikan
muda dan
(Dino &

Kebutuhan pelestarian budaya
mengindikasikan bahwa diperlukan upaya
praktik
tradisi dengan cara yang mampu menarik
Hasil
kerangka

bersama untuk merevitalisasi

minat kontemporer. penelitian
adanya untuk
pelestarian berkelanjutan tradisi musik ini
yang menyeimbangkan antara tradisi dan
oleh

yang

menyoroti

inovasi, sebagaimana dijelaskan
dkk. dan D’Agostino

efektif musik

Firdaus
membahas  integrasi
tradisional ~dengan estetika modern
(Miftahurrahmi et al, 2024; D’Agostino,
2020). Integrasi semacam ini tidak hanya
mendorong terhadap
bentuk-bentuk tradisi seperti Talempong
Pacik,
masyarakat serta afirmasi identitas di

apresiasi  baru

tetapi juga memperkuat kohesi

tengah kompleksitas globalisasi dan
modernisasi (Primadesi, 2013).
Sebagai upaya melindungi Talempong

Pacik dan tradisi serupa dalam masyarakat
Minangkabau bukan sekadar nostalgia
pelestarian, tetapi merupakan kebutuhan
mendesak untuk menjaga identitas budaya
di tengah lanskap kontemporer yang terus
berkembang.  Strategi yang dibahas
menunjukkan bahwa langkah ke depan

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN 2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online)

Page | 214



NCaoboly

JURNAL PENGABDIAN PADA MASYARAKAT

Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember (2025)

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza

mencakup perlindungan terhadap masa
lalu sekaligus inovasi untuk masa depan,
demi menumbuhkan lingkungan budaya
yang dinamis bagi generasi mendatang
(Sari & Rosalina, 2023).

Nagari Bungo Tanjuang di Kecamatan
Batipuh, Kabupaten Tanah Datar,
merupakan salah satu wilayah yang
memiliki tradisi Talempong Pacik yang
kuat. Pada dekade 1920-an hingga 1970-an,
hampir setiap jorong di nagari ini memiliki
kelompok talempong aktif, di antaranya
Tabek, Ampia Rayo, Ateh Guguak, Parik
Mudiak, dan Kapalo Jambak. Namun sejak
awal 1990-an, jumlah kelompok tersebut
terus menurun, bahkan sebagian besar
tidak lagi memiliki penerus. Akibatnya,
repertoar khas Bungo Tanjuang hanya
tersisa dalam ingatan sebagian tokoh tua
dan dalam rekaman audio yang dilakukan
oleh seniman lokal pada tahun 1980-an dan
1990-an. Hilangnya kelompok-kelompok
tersebut memperlihatkan
antara kekayaan warisan budaya yang
dimiliki dengan praktik aktual di tengah
masyarakat.

kesenjangan

Nagari Bungo Tanjuang di Kecamatan
Batipuh, Kabupaten Tanah Datar,
merupakan contoh komunitas di mana
tradisi Talempong Pacik berakar kuat.
Tradisi ini mengalami penurunan bertahap
sejak tahun 1990-an, dengan semakin
sedikitnya kelompok talempong aktif yang
sebelumnya memiliki ekspresi budaya
yang sangat hidup. Yusman menyoroti
peran Talempong Pacik sebagai media
pemersatu dalam ikatan kekerabatan dan
solidaritas masyarakat, yang menunjukkan
bagaimana praktik budaya berfungsi
sebagai perekat sosial antar anggotanya
(Yusman, 2021). Yusman juga mencatat
bahwa meskipun jumlah kelompok aktif

terus berkurang, nilai kultural Talempong
masih tetap diakui dalam warisan budaya
masyarakat (Yusman, 2021).

Gagasan  bahwa  transmisi  budaya
seharusnya berjalan mulus dari generasi
tua kepada generasi muda ditekankan
dalam filosofi Minangkabau, sebagaimana
“Biriak-biriak
tibo di samak turun ka
”, yang mengekspresikan harapan
alami akan kesinambungan praktik budaya
(Syeilendra & Sari, 2023). Namun,
menurunnya jumlah penerus kelompok
adanya
gangguan serius dalam proses transmisi

tercermin dalam pepatah
turun ka samak,
halaman

Talempong menunjukkan
budaya, sebuah kekhawatiran yang juga
disuarakan oleh Nursyirwan dkk. yang
berpendapat bahwa memudarnya tradisi
ini  mengancam  identitas  budaya
Minangkabau (Nursyirwan et al., 2025).
Penurunan ini bukan hanya mencerminkan
hilangnya praktik, tetapi juga berpotensi
menyebabkan hilangnya repertoar khas
Bungo Tanjuang (Nursyirwan et al., 2025).
Intervensi pendidikan formal maupun
dianggap penting
dan mewariskan kembali

non-formal untuk
merevitalisasi
Talempong Pacik. Akbari
Hidayat membahas pentingnya penerapan
pendekatan pendidikan yang inovatif
untuk membangkitkan minat generasi
muda terhadap seni tradisional (Akbari &
Hidayat, 2023). Mereka menyarankan
bahwa metode semacam ini sangat penting
kembali

tersebut,

tradisi dan

untuk
keterhubungan dengan
dengan menekankan bahwa keterlibatan
langsung dalam proses pembelajaran dapat
meningkatkan budaya dan
memastikan  keberlangsungan  praktik
Talempong Pacik (Akbari &
2023). Pandangan ini sejalan

membangun
seni
apresiasi

seperti
Hidayat,

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN 2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online)

Page | 215



NCaoboly

JURNAL PENGABDIAN PADA MASYARAKAT

Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember (2025)

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza

dengan temuan Putra dkk. yang juga
mendorong integrasi musik tradisional ke
dalam  kurikulum pendidikan guna
menumbuhkan kebanggaan dan
keterlibatan budaya lintas generasi (Putra
et al., 2023).

Lebih jauh lagi, penting bagi masyarakat
untuk menyadari nilai pelestarian warisan
musik unik mereka. Berkurangnya jumlah
kelompok Talempong bukan hanya
menandai kesenjangan dalam praktik,
tetapi juga merupakan kehilangan kultural
yang signifikan. Yusman dan Indrayuda
meneliti pola
budaya di Bungo Tanjuang, mendukung
gagasan bahwa pemahaman
dinamika ini sangat
kelangsungan  budaya
2019).
Yusman

dan bentuk pewarisan

terhadap
bagi
(Yusman &
Sebagaimana dikutip

krusial

Indrayuda,
dalam dan
keterlibatan masyarakat dalam diskusi
mengenai dapat
menghidupkan kembali praktik budaya
lokal dan mendorong minat generasi muda
terhadap Talempong Pacik (Yusman &

Indrayuda, 2019).

Indrayuda,

nilai  tradisi ini

Kondisi tradisi Talempong Pacik di Bungo
Tanjuang mencerminkan persoalan yang
lebih luas terkait transmisi budaya dan
pelestarian Tindakan yang
berfokus revitalisasi tradisi ini

warisan.
pada
melalui inisiatif pendidikan, keterlibatan
masyarakat, pengakuan
pentingnya tersebut sangatlah
penting. Intervensi semacam ini tidak
hanya  diperlukan menjaga
keberlangsungan Talempong Pacik, tetapi
juga untuk mempertahankan identitas
budaya masyarakat Minangkabau (Putra et
al., 2023; Yusman & Indrayuda, 2019).

dan akan

tradisi

untuk

Melihat kondisi tersebut, tim pengabdian
dari  Institut Is1n
Padangpanjang menyelenggarakan
program revitalisasi Talempong Pacik di
Nagari Bungo Tanjuang. Kegiatan ini
berfokus pada pelatihan kepada generasi
muda yang MTs
Muhammadiyah dan anggota Sanggar Seni
“Nan Ampek,” dengan dukungan tokoh
adat, lokal, dan pemerintah
nagari. Program ini tidak hanya
mengajarkan keterampilan teknis dalam
memainkan tetapi  juga
menanamkan pemahaman tentang makna
budaya di balik setiap repertoar yang
Dua yang
dipilih, yaitu Gua Indang dan Gua Tari
Piring, memiliki nilai historis yang penting

Seni Indonesia

terdiri dari siswa

seniman

talempong,

diajarkan. lagu tradisional

karena sering digunakan dalam berbagai
upacara adat dan pertunjukan seni tradisi
di Bungo Tanjuang.

Pengabdian ini memiliki urgensi yang
tinggi menyangkut
keberlangsungan budaya
masyarakat Minangkabau di tengah arus
globalisasi. Selain menumbuhkan minat
generasi muda terhadap
kegiatan ini juga berfungsi sebagai upaya
membangun kesadaran kolektif
masyarakat bahwa pelestarian budaya
merupakan tanggung
bukan hanya beban seniman atau tokoh
adat. Pendidikan berbasis seni tradisional

karena
identitas

seni tradisi,

jawab  bersama,

terbukti memiliki potensi besar dalam
generasi
ditunjukkan  penelitian
Yaumil Ikhsan (2018) yang menegaskan
Talempong  Pacik

menumbuhkan disiplin, toleransi,
Oleh Kkarena
Pacik

model

membentuk karakter muda,

sebagaimana
efektivitas dalam
dan
itu,
dapat
pendidikan

siswa.
pelatihan ~ Talempong
dipandang sebagai
alternatif yang mengintegrasikan nilai

kerja sama

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN 2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online)

Page | 216



NCaoboly

JURNAL PENGABDIAN PADA MASYARAKAT

Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember (2025)

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza

budaya lokal dengan tujuan pendidikan
modern.

Rumusan masalah yang mendasari
kegiatan pengabdian ini adalah bagaimana
strategi pelatihan Talempong Pacik dapat
membangkitkan kembali tradisi musik di
Nagari Bungo Tanjuang, serta sejauh mana
keterlibatan
mengapresiasi dan memainkan repertoar
tradisi dapat menjadi
melemahnya pewarisan budaya. Tujuan
spesifik kegiatan ini adalah memberikan
keterampilan praktis memainkan repertoar
Talempong Pacik kepada generasi muda,
menumbuhkan kesadaran kolektif tentang
pentingnya pelestarian seni tradisi, serta
membangun model pewarisan berbasis
komunitas yang dapat direplikasi di nagari
lain.

generasi muda  dalam

solusi  atas

Dengan demikian, kegiatan pengabdian ini
tidak hanya berfungsi sebagai program
pelatihan seni, tetapi juga sebagai strategi
pemberdayaan
penguatan identitas kultural. Sinergi antara
lokal, lembaga
pendidikan, pemerintah  nagari
merupakan kunci keberhasilan dalam
melestarikan kembali Talempong Pacik
sebagai warisan budaya yang bernilai
tinggi. program  ini
diharapkan dapat menjadi inspirasi bagi
daerah lain dalam mengembangkan model
pelestarian seni tradisional yang adaptif
terhadap tantangan zaman, sekaligus tetap
berpijak pada akar budaya lokal.

masyarakat melalui

akademisi, seniman

dan

Keberhasilan

METODE

Kegiatan pengabdian masyarakat
ini menggunakan pendekatan partisipatif

yang menekankan keterlibatan  aktif

masyarakat dalam setiap tahapan program.
Pendekatan partisipatif dipilih karena
sesuai dengan karakteristik pengabdian
yang berbasis budaya lokal, di
keberhasilan tidak hanya diukur
keterampilan teknis yang dicapai, tetapi
juga dari keterlibatan emosional dan sosial
peserta terhadap kesenian Talempong
Pacik. itu,
memungkinkan adanya dialog interaktif
tim pengabdian, tokoh adat,
seniman lokal, dan generasi muda sebagai
penerus tradisi.

mana
dari

Selain metode ini

antara

Kegiatan pengabdian masyarakat yang
dijelaskan secara efektif —menerapkan
pendekatan partisipatif, dengan
menekankan keterlibatan aktif peserta
lokal. Strategi ini sejalan dengan gagasan
bahwa keterlibatan masyarakat sangat
penting bagi keberlanjutan praktik budaya,
khususnya konteks
Talempong Pacik. Seperti yang dijelaskan

dalam tradisi
oleh  Yusman,
sebagai medium yang kuat bagi ikatan
kekerabatan dan integrasi sosial, yang
menegaskan pentingnya solidaritas
masyarakat menjaga
mewariskan warisan budaya
2021). Metode partisipatif semacam ini
memfasilitasi dialog antargenerasi antara
tokoh adat, seniman lokal, dan generasi
muda, sehingga narasi dan praktik budaya
yang mengelilingi Talempong Pacik dapat
dikomunikasikan dan dilestarikan.

Talempong  berfungsi

dalam dan

(Yusman,

Selain itu, aspek interaktif dari pendekatan
ini membantu menjembatani hubungan
emosional sekaligus
peserta
mereka.

sosial,
keterlibatan
identitas  budaya
menekankan

dan
meningkatkan

terhadap
Darlenis pentingnya
keterlibatan metode
partisipatif, dengan menyarankan bahwa

budaya melalui

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN 2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online)

Page | 217



NCaoboly

JURNAL PENGABDIAN PADA MASYARAKAT

Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember (2025)

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza

dialog interaktif dalam masyarakat dapat
mendorong  tidak  hanya
pengetahuan, tetapi juga memperkuat
ikatan komunal dan identitas, meskipun
perspektif ini tampak kurang
menitikberatkan pada koneksi emosional
dibandingkan dengan kajian Yusman
(Darlenis, 2022). Kemampuan untuk
terhubung secara emosional dengan tradisi
budaya juga paralel
Newman dkk., yang menyatakan bahwa
proyek seni berbasis komunitas dapat
memberikan keuntungan sosial dengan
membangun hubungan antar peserta dan
menyediakan ruang bagi pengalaman
bersama (Newman et al., 2003).

transmisi

temuan

dengan

Lebih jauh lagi, penelitian empiris yang

dilakukan oleh Nursyam dkk.
merefleksikan =~ dinamika  pertunjukan
Talempong Pacik, menunjukkan

bagaimana keterlibatan masyarakat dalam
seni ini dapat membangkitkan kembali
dalam praktik
2022). Temuan

minat dan partisipasi
budaya (Nursyam et al,
mereka mengindikasikan bahwa
mendorong  keterlibatan  masyarakat
melalui pertunjukan dapat memainkan

peran penting dalam merevitalisasi seni

tradisional dan mempromosikan
kesinambungan praktik di kalangan
generasi muda. Aspek ini menggambarkan
bagaimana kegiatan pengabdian
masyarakat yang memprioritaskan
keterlibatan  aktif dapat berdampak
signifikan  terhadap pelestarian dan

apresiasi ekspresi budaya lokal seperti
Talempong Pacik.

Selain itu, dimensi pendidikan dari model
partisipatif ini sejalan dengan kajian
Wulandari dkk., yang menyoroti manfaat
kognitif dan emosional dari melibatkan

peserta didik muda dalam musik

tradisional. Mereka menyatakan bahwa
memainkan instrumen musik tradisional
dapat efektif =~ mendukung
pembelajaran dan perkembangan musikal
anak (Wulandari et al., 2024). Temuan ini
memperkuat
pendidikan seni tradisional tidak hanya
mengembangkan keterampilan musikal,

tetapi juga menumbuhkan rasa identitas

secara

pernyataan bahwa

dan  kebersamaan, yang  sekaligus
mendukung  tujuan  dari  inisiatif
pengabdian masyarakat seperti yang
dibahas.

Pelaksanaan kegiatan dilakukan di Nagari
Bungo Tanjuang, Kecamatan Batipuh,
Kabupaten Tanah Datar, yang memiliki
sejarah panjang tradisi Talempong Pacik.
Sasaran peserta adalah siswa Madrasah
Tsanawiyah ~ Muhammadiyah = Bungo
Tanjuang, anggota Sanggar Seni “Nan
Ampek,” serta masyarakat umum yang
memiliki minat dalam bidang seni tradisi.
Total peserta yang terlibat pada tahap awal
berjumlah sekitar 30 orang, dengan rentang
usia 12 hingga 25 tahun. Pemilihan peserta
dilakukan melalui koordinasi dengan
pihak sekolah dan pimpinan sanggar seni

setempat.

Instrumen wutama dalam Kkegiatan ini
adalah seperangkat Talempong Pacik yang
terdiri dari tiga unit, yaitu Talempong
Jantan, Talempong Batino, dan Talempong
Pengawinan, lengkap dengan gandang dan
pupuik sebagai
pendukung. Sebelum digunakan, seluruh
talempong yang masih tersimpan di
masyarakat dikumpulkan dan dilakukan

sarunai instrumen

pensteman ulang berdasarkan pelarasan
Talempong Ateh Guguak. Proses
pensteman ini berpedoman pada rekaman
audio hasil penelitian tahun 1989 dan 1993,
yang terdokumentasi oleh seniman lokal

asli

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN 2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online)

Page | 218



NCaoboly

JURNAL PENGABDIAN PADA MASYARAKAT

Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember (2025)

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza

Hajizar dan Elizar. Hal ini penting untuk

menjaga keaslian nada dan
mengembalikan fungsi musikal talempong

sesuai dengan tradisi.

Pelaksanaan kegiatan dilakukan melalui
beberapa  tahapan. Pertama, tahap
persiapan meliputi identifikasi peserta,
pengumpulan instrumen, serta sosialisasi
mengenai pentingnya Talempong Pacik
bagi identitas budaya masyarakat. Tahap
ini  bertujuan  untuk
pemahaman awal kepada peserta tentang
nilai filosofis dan historis dari seni tradisi

memberikan

yang akan mereka pelajari. Pada tahap ini
juga dilakukan koordinasi dengan tokoh
adat dan pemerintah nagari agar kegiatan
memiliki dukungan kelembagaan dan
legitimasi sosial.

Kedua, tahap pelatihan dasar difokuskan
pada
talempong, cara memukul dengan stik
kayu, serta pengenalan peran masing-
masing unit talempong. Talempong Jantan
diperkenalkan sebagai penentu pola ritme
dasar, Talempong Batino sebagai pembawa
melodi,
sebagai penghubung yang menyatukan
struktur melodi. Peserta juga diajarkan
pola koordinasi dasar antar pemain agar
tercipta keterpaduan dalam permainan
ensambel.

pengenalan  teknik memegang

dan Talempong Pengawinan

Ketiga, tahap penguasaan repertoar
dimulai dengan melatih lagu Gua Indang,
yang memiliki struktur sederhana dan
mudah dipelajari oleh pemula. Latihan
dilakukan secara bertahap, dimulai dari
unit talempong Jantan, dilanjutkan dengan
Batino, dan diakhiri dengan Pengawinan.
Setelah setiap bagian dikuasai, seluruh unit
digabungkan sehingga
ensambel  lengkap.

membentuk

Proses  serupa

kemudian diterapkan pada repertoar
kedua, Gua Tari Piring, yang lebih
kompleks dan digunakan dalam berbagai
pertunjukan tradisional. Pemilihan kedua
lagu ini didasarkan pada pertimbangan
pedagogis dan historis, karena keduanya
merepresentasikan karakter khas musik
Bungo Tanjuang.

Keempat, tahap penguatan keterampilan
dan dilakukan pada setiap
Peserta yang telah
menunjukkan penguasaan teknik diberi

evaluasi
pertemuan.

kesempatan untuk memimpin permainan,
sementara peserta lain diarahkan untuk

menyesuaikan  pola ritme. Evaluasi
dilakukan  secara  formatif, dengan
menekankan aspek kekompakan,

ketepatan ritme, serta kesadaran kolektif
dalam bermain. Selain itu, tim pengabdian
juga peserta untuk
merefleksikan pengalaman mereka,
sehingga proses pembelajaran tidak hanya
bersifat teknis, tetapi juga membangun
kesadaran budaya.

mendorong

Metode pendampingan menjadi strategi
tambahan dalam kegiatan ini. Tokoh adat
dan seniman lokal,
dilibatkan  sebagai
memberikan motivasi kepada peserta.
Kehadiran figur lokal yang memiliki
legitimasi sosial terbukti meningkatkan
semangat peserta untuk belajar,
mereka merasa menjadi bagian dari mata
pewarisan budaya. itu,
keterlibatan tokoh masyarakat juga
menjamin keberlanjutan program setelah
kegiatan pengabdian
peserta dapat melanjutkan latihan bersama
di bawah bimbingan sanggar seni “Nan
Ampek.”

khususnya Hajizar,
yang

fasilitator

karena

rantai Selain

selesai, karena

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN 2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online)

Page | 219



NCaoboly

JURNAL PENGABDIAN PADA MASYARAKAT

Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember (2025)

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza

Dari perspektif analitis, metode yang
digunakan kegiatan ini
menggabungkan prinsip pembelajaran
kolaboratif dengan pewarisan budaya
berbasis komunitas. Teori pembelajaran
sosial Vygotsky (1978) yang menekankan
interaksi sosial sebagai faktor penting
dalam perkembangan kognitif menjadi
acuan utama dalam perancangan kegiatan.
belajar  bukan
instruktur, tetapi juga dari teman sebaya
dan tokoh lokal yang berperan sebagai
“more knowledgeable other.” Sementara
itu, konsep budaya
sebagaimana dijelaskan oleh Doris (2016)
menegaskan bahwa tradisi hanya dapat
bertahan jika ada kesinambungan dalam
praktik kolektif. Oleh karena itu, metode
pelatihan Talempong Pacik diposisikan
sebagai media pewarisan budaya yang
efektif sekaligus relevan dengan kebutuhan

dalam

Peserta hanya dari

pewarisan

pendidikan karakter generasi muda.

Dalam rangka memperkuat efektivitas,
kegiatan pengabdian ini juga menerapkan
dokumentasi berupa transkripsi notasi,
rekaman audio-visual, serta pencatatan
proses pelatihan. Dokumentasi ini tidak
hanya berguna sebagai arsip budaya, tetapi
juga sebagai bahan ajar bagi kegiatan
serupa di depan. itu,
dokumentasi menjadi bagian dari luaran
akademik yang dapat dipublikasikan
dalam bentuk artikel jurnal, sehingga
memperluas jangkauan manfaat kegiatan
pengabdian ini.

masa Selain

Dengan demikian, metode pengabdian
yang diterapkan
pendekatan partisipatif, pelatihan berbasis
praktik, pendampingan tokoh lokal, serta
akademik.
strategi ini diarahkan untuk mencapai
tujuan menghidupkan

mengintegrasikan

dokumentasi Keseluruhan

utama, yaitu

kembali tradisi Talempong Pacik di Nagari
Bungo Tanjuang, memperkuat identitas
budaya masyarakat,
kesadaran generasi muda akan pentingnya

serta membangun

melestarikan seni tradisi sebagai warisan
sosial yang bermakna.

PEMBAHASAN

1. Talempong Pacik sebagai Warisan
Budaya Minangkabau

Talempong Pacik merupakan salah satu
instrumen musik tradisional Minangkabau
yang masih bertahan hingga saat ini,
meskipun keberadaannya menghadapi
ancaman kepunahan. Instrumen ini tidak
hanya berfungsi sebagai alat musik, tetapi

juga sebagai media yang merefleksikan

filosofi kehidupan masyarakat
Minangkabau. Dalam konteks sosial,
permainan  Talempong Pacik yang

dilakukan secara ensambel mencerminkan
prinsip gotong royong dan kebersamaan.
Tidak ada pemain yang mendominasi,
karena setiap unit talempong memiliki
peran khusus yang saling melengkapi. Unit
Talempong Jantan Dberfungsi sebagai
penentu  tempo ritme  dasar,
Talempong Batino berperan membawa

dan

melodi, sementara Talempong Pengawinan
menjadi penghubung yang memadukan
keduanya. Pola permainan ini
menghasilkan sistem interlocking yang
membentuk satu kesatuan harmonis.

Pandangan ini sejalan dengan analisis Rijal
(2017)  yang  menekankan  bahwa
Talempong Pacik adalah representasi
musikal dari struktur sosial Minangkabau.
Sama seperti dalam kehidupan masyarakat
yang diatur oleh adat, setiap individu
memiliki

peran dan tanggung jawab

masing-masing, yang jika dijalankan secara

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN 2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online)

Page | 220



NCaoboly

JURNAL PENGABDIAN PADA MASYARAKAT

Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember (2025)

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza

selaras akan menciptakan harmoni kolektif.
Dengan demikian, mempelajari Talempong
Pacik tidak sekadar latihan musikal, tetapi
juga bentuk internalisasi nilai sosial.

2. Krisis Pewarisan di Nagari Bungo
Tanjuang

Nagari Bungo Tanjuang memiliki sejarah
panjang dalam tradisi Talempong Pacik.
Pada dekade 1920-an hingga 1970-an,
hampir setiap jorong di nagari ini memiliki
kelompok talempong, antara lain Tabek,
Ampia Rayo, Ateh Guguak, Parik Mudiak,
dan Kapalo Jambak. Setiap kelompok
repertoar  khas  yang
diwariskan turun-temurun. Namun, sejak
1990-an, kelompok-kelompok tersebut
perlahan menghilang karena generasi
penerus tidak lagi berminat atau tidak
mendapat kesempatan belajar dari para
senior. Situasi ini membuat repertoar khas

memainkan

Bungo Tanjuang hanya tersisa dalam
rekaman audio yang dibuat pada tahun
1989 dan 1993 oleh Hajizar dan Elizar.

Dalam pepatah Minangkabau disebutkan,
“Biriak-biriak turun ka samak, tibo di samak
turun ka halaman. Dari niniak turun ka
mamak, dari mamak turun ka kamanakan”
(Doris, 2016). Ungkapan ini menegaskan
bahwa pewarisan budaya adalah proses
berkesinambungan lintas generasi. Akan
tetapi, realitas di Bungo
menunjukkan bahwa rantai pewarisan ini
mulai terputus. Anak-anak muda lebih
tertarik pada hiburan modern, sementara
kesempatan mempelajari
Talempong Pacik semakin terbatas. Inilah
latar belakang utama dilaksanakannya
kegiatan pengabdian untuk menghidupkan
kembeali tradisi tersebut.

Tanjuang

untuk

3. Strategi Revitalisasi Melalui Pelatihan

Tim pengabdian dari ISI Padangpanjang
mengadopsi pendekatan partisipatif dalam
melaksanakan program pelatihan. Sasaran
utama adalah siswa MTs Muhammadiyah
dan anggota Sanggar Seni “Nan Ampek,”
karena kelompok ini dianggap memiliki
energi dan semangat untuk menjadi agen
pewarisan. Tahapan pelatihan dirancang
sistematis, mulai dari pengenalan sejarah
Talempong Pacik, penguasaan teknik
dasar, hingga latihan repertoar.

Pada hari pertama, peserta diperkenalkan
dengan teknik memegang talempong dan
cara memukul dengan stik kayu.
yang digunakan adalah
talempong lama yang telah distem ulang
berdasarkan pelarasan asli Talempong
Ateh Guguak. Lagu pertama yang

diajarkan adalah Gua Indang. Lagu ini

Instrumen

dipilih karena memiliki struktur sederhana
dan mudah dikuasai pemula.

Hari kedua difokuskan pada penguatan
Gua Indang. Peserta yang sudah menguasai
pola dasar diberi kesempatan memainkan
bagian yang lebih kompleks. Beberapa
peserta  menunjukkan  perkembangan
pesat, sehingga mereka diberi peran
sebagai pengarah bagi teman sebaya. Pada
tahap ini terlihat prinsip pembelajaran
sosial sebagaimana dikemukakan
Vygotsky (1978), yakni bahwa interaksi
dengan
mempercepat
keterampilan.

“more knowledgeable other”

perkembangan

Hari ketiga beralih ke repertoar Gua Tari
Piring, sebuah lagu yang lebih kompleks
dengan tempo cepat. Lagu ini memiliki
fungsi penting karena digunakan untuk
mengiringi tari piring dan pertunjukan

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN 2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online)

Page | 221



NCaoboly

JURNAL PENGABDIAN PADA MASYARAKAT

Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember (2025)

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza

silek. Dengan mempelajari lagu ini, peserta
tidak hanya berlatih musik, tetapi juga
memahami keterkaitan erat antara musik,
tari, dan tradisi bela diri dalam budaya
Minangkabau.

Hari keempat digunakan untuk
memperdalam Gua Tari Piring. Peserta
dilatih untuk menjaga konsistensi ritme
dan koordinasi antar unit. Kesulitan utama
yang dihadapi adalah menjaga tempo
cepat sambil mempertahankan keakuratan
pukulan. Namun dengan latihan berulang,
peserta mulai menunjukkan kemampuan
kolektif yang lebih baik. Dokumentasi foto
dan rekaman audio-visual dari setiap sesi
menjadi bukti perkembangan peserta dan
luaran penting kegiatan pengabdian.

dan

4. Respon Peserta

Pendidikan

Implikasi

Respon peserta terhadap kegiatan ini
sangat positif. Antusiasme terlihat dari
partisipasi aktif, kehadiran yang konsisten,
dan semangat untuk mencoba pola ritmis
baru. Peserta merasa bangga karena dapat
mempelajari kesenian yang sebelumnya
hanya mereka dengar sebagai cerita dari
orang tua. Bagi siswa sekolah, pengalaman
ini menjadi kesempatan untuk belajar di
luar bagi anggota
sanggar, memperkuat
identitas mereka sebagai penjaga tradisi.

kelas, sementara

pelatihan  ini

Temuan ini mendukung penelitian Yaumil
Ikhsan (2018) yang menegaskan bahwa
Talempong Pacik efektif meningkatkan
disiplin, toleransi, kerja
Permainan ensambel menuntut

dan sama.
setiap
pemain untuk mendengarkan yang lain,
menjaga tempo, dan menyesuaikan diri
dengan ritme kelompok. Nilai-nilai ini

relevan dengan pendidikan karakter yang

saat ini menjadi salah satu fokus dalam
sistem pendidikan nasional.

5. Tantangan dan Hambatan

Meskipun berhasil,
menghadapi sejumlah tantangan. Pertama,
keterbatasan instrumen membuat jumlah
peserta berlatih  secara
bersamaan terbatas. Kedua, kegiatan ini
bersifat mandiri sehingga dukungan dana
masih sangat terbatas. Ketiga,
kesinambungan pembinaan sangat
bergantung pada motivasi peserta dan
dukungan sanggar seni setempat. Jika
tidak ada tindak lanjut, ada risiko hasil
pelatihan tidak berlanjut.

kegiatan ini

yang  bisa

Untuk mengatasi hambatan ini, tim
pengabdian melibatkan tokoh lokal seperti
Hajizar dan Elizar.
penting tidak hanya sebagai fasilitator,
tetapi juga sebagai penghubung antar
generasi. Dengan legitimasi sosial yang
peserta lebih
termotivasi untuk melanjutkan latihan di

luar sesi formal.

Kehadiran mereka

mereka miliki, merasa

6. Implikasi Sosial dan Budaya
Kegiatan memiliki
implikasi luas bagi masyarakat Bungo
Tanjuang. Pertama, kegiatan ini berhasil
kembali  kebanggaan
masyarakat terhadap warisan budayanya.
Kedua, kegiatan ini ruang
kolaborasi seniman
lokal, dan pemerintah nagari. Ketiga,
kegiatan ini berpotensi menjadi basis bagi

pengabdian  ini

membangkitkan

membuka

antara akademisi,

pengembangan pariwisata budaya. Jika
latihan Talempong Pacik terus berlanjut,
masyarakat dapat menjadikannya sebagai
atraksi budaya
wisatawan, sehingga memberikan manfaat

yang menarik bagi

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN 2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online)

Page | 222



NCaoboly

JURNAL PENGABDIAN PADA MASYARAKAT

Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember (2025)

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza

ekonomi sekaligus menjaga kelestarian
tradisi.

Lebih jauh lagi, keberhasilan kegiatan ini
menunjukkan bahwa seni tradisi dapat
menjadi sarana pemberdayaan masyarakat.
Dengan menjadikan Talempong Pacik
sebagai bagian dari pendidikan formal
maupun nonformal,
hanya melestarikan budaya,
membekali  generasi
keterampilan sosial yang relevan.

masyarakat tidak
tetapi juga
muda dengan

7. Diskusi Teoretis

Secara teoretis, kegiatan ini membuktikan
relevansi teori pewarisan budaya (Doris,
2016) yang menekankan pentingnya
kesinambungan praktik kolektif. Tradisi
tidak cukup dipertahankan sebagai artefak,
tetapi harus terus dipraktikkan. Selain itu,
teori pembelajaran sosial Vygotsky (1978)
terlihat jelas dalam interaksi antara peserta
dengan instruktur maupun teman sebaya.
Peserta lebih  cepat
bimbingan langsung dan kolaborasi. Dari
perspektif etnomusikologi,
(2017) tentang dialektika Talempong Pacik

belajar melalui

analisis Rijal

sebagai refleksi adat Minangkabau
mendapat pembuktian empiris dalam
kegiatan ini.

Pelatihan  Talempong  Pacik  yang
dilaksanakan di Nagari Bungo Tanjuang
tidak hanya berhenti pada aspek

penyuluhan dan praktik dasar, tetapi juga
menyentuh ranah teknis musikal yang
lebih rinci. Salah satu strategi utama yang
digunakan adalah memecah permainan
menjadi bagian-bagian kecil berdasarkan
unit instrumen. Dengan demikian, peserta
dapat memahami peran masing-masing
unit
dalam ensambel utuh.

sebelum menggabungkannya ke

Pada repertoar Gua Indang, misalnya, Unit
Talempong Jantan memainkan dua buah
talempong dengan nada paling tinggi
(nada ke-6) dan paling rendah (nada ke-1).
Pola ritmisnya sederhana namun konstan,

berfungsi sebagai penentu tempo dan Page|223

memberi dasar bagi unit lain. Talempong
Batino terdiri dari dua buah talempong
yang memainkan variasi nada tengah,
seperti nada ke-2 dan ke-4 atau ke-3 dan
ke-5, tergantung kebutuhan lagu. Pola
Batino lebih  fleksibel, sering Kkali
memberikan variasi melodi yang menjadi
ciri khas setiap repertoar. Sementara itu,
Talempong Pengawinan atau panyaua
memiliki fungsi menghubungkan pola
Jantan dan Batino, sehingga tercipta kesan
melodi yang berlapis. Ketiga unit ini saling
mengisi dalam sistem interlocking, yang
menghasilkan formula melodi khas musik
Minangkabau.

Transkripsi Gua Indang yang digunakan
dalam pelatihan memperlihatkan betapa
pentingnya koordinasi antar unit. Pada
awal latihan, peserta kesulitan menjaga
konsistensi pola karena belum terbiasa
mendengarkan suara pemain lain sambil
memainkan bagiannya sendiri.
melalui latihan berulang, peserta mulai
memahami bahwa keberhasilan permainan
tidak bergantung pada satu individu,
melainkan pada kekompakan kelompok.
Nilai inilah yang kemudian menjadi inti
dari pendidikan karakter berbasis musik
tradisional.

Namun,

Berbeda dengan Gua Indang, repertoar Gua
Tari Piring memiliki tingkat kesulitan lebih
tinggi. Pola ritmisnya lebih cepat, dengan
yang  lebih  tegas
menyesuaikan dengan gerakan tari piring
yang energik. Dalam transkripsi, terlihat
bahwa Talempong Jantan memainkan

aksen untuk

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN 2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online)



NCaoboly

JURNAL PENGABDIAN PADA MASYARAKAT

Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember (2025)

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza

motif ritmis pendek berulang dengan
tempo cepat, sementara Talempong Batino
menambahkan variasi melodi yang lebih
dinamis. Talempong Pengawinan
kemudian mengisi ruang-ruang antar pola,
menciptakan efek musikal yang padat dan
bersemangat. yang
dialami peserta adalah menjaga stamina
dan konsentrasi, karena permainan lagu ini
tisik

Kesulitan utama

menuntut ketahanan

ketepatan ritme.

sekaligus

Pengalaman peserta selama pelatihan juga
memberikan gambaran menarik. Beberapa
siswa MTs Muhammadiyah yang awalnya
belum pernah memegang talempong
merasa canggung pada pertemuan
pertama. Mereka kesulitan menyesuaikan
pukulan dengan tempo dasar.
setelah dua kali pertemuan, mereka mulai

Namun,

menunjukkan kemajuan. Salah satu siswa
bahkan mengaku merasa bangga bisa
memainkan talempong karena menurutnya
“selama ini hanya tahu dari cerita orang
tua, sekarang bisa ikut main langsung.”
Sementara itu, anggota Sanggar Seni “Nan
Ampek” menunjukkan motivasi yang lebih
tinggi karena mereka memang sudah
memiliki minat di bidang seni tradisi. Bagi
mereka, pelatihan ini menjadi kesempatan
untuk memperkaya repertoar sekaligus
memperkuat identitas sanggar sebagai
penjaga tradisi.

Dari sisi sosial, keterlibatan tokoh lokal
seperti Hajizar memiliki dampak besar.
Sebagai dosen ISI
Padangpanjang dan putra asli Bungo
Tanjuang, ia memiliki legitimasi sosial

pensiunan

yang membuat masyarakat percaya dan
termotivasi untuk ikut serta. Kehadirannya
menunjukkan bahwa pewarisan budaya
tidak hanya membutuhkan metode, tetapi
juga figur panutan yang  dapat

menjembatani generasi tua dan generasi
muda. Hal ini
Vygotsky (1978) tentang pentingnya peran
more knowledgeable other dalam proses
belajar.

sesuai dengan teori

Diskusi dengan masyarakat setempat juga
mengungkapkan adanya kerinduan untuk
kembali Talempong  Pacik
dimainkan pada acara adat. Seorang tokoh
masyarakat menyampaikan bahwa pada
masa lalu, suara talempong selalu hadir
dalam pesta perkawinan dan batagak
penghulu. jarang
ditemukan, sehingga kegiatan pelatihan ini
membangkitkan  nostalgia sekaligus
harapan baru. Dari sini terlihat bahwa

melihat

Kini, swuasana itu

pelatihan tidak hanya berdampak pada
peserta, tetapi juga pada masyarakat yang
lebih luas.

Dari perspektif pendidikan, pelatihan
Talempong  Pacik  terbukti  efektif
menanamkan nilai disiplin dan kerja sama.
Peserta harus hadir tepat waktu karena
permainan ensambel tidak dapat dimulai
tanpa kehadiran semua unit. Mereka juga
belajar menghargai peran orang lain,
karena setiap kesalahan kecil dapat
memengaruhi permainan.
Kondisi ini memperlihatkan bagaimana
dapat menjadi
pembelajaran karakter yang kontekstual
dan menyenangkan.

keseluruhan

seni tradisi sarana

Tantangan yang dihadapi selama kegiatan
antara lain keterbatasan jumlah instrumen.
Tidak semua peserta dapat berlatih secara
bersamaan karena
Untuk mengatasi hal ini,
pengabdian membagi peserta ke dalam
kelompok kecil yang bergiliran. Tantangan
lain adalah kesinambungan program.
Karena kegiatan ini didanai secara mandiri,

jumlah talempong
terbatas. tim

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN 2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online)

Page | 224



NCaoboly

JURNAL PENGABDIAN PADA MASYARAKAT

Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember (2025)

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza

keberlanjutan latihan sangat bergantung
pada inisiatif masyarakat dan dukungan
pemerintah nagari. Oleh karena itu, salah
satu rekomendasi yang muncul adalah
perlunya dukungan institusional dalam
bentuk  penyediaan
fasilitasi ruang latihan, serta program rutin
yang melibatkan sekolah dan sanggar.

instrumen baruy,

Dari sisi teoretis,

memperlihatkan

kegiatan  ini
bagaimana  konsep
pewarisan budaya (Doris, 2016) dapat
diimplementasikan praktik.
Pewarisan tidak hanya dilakukan dalam
lingkup keluarga, tetapi juga
komunitas yang lebih luas. Sanggar seni
dan sekolah menjadi medium baru yang

dalam

dalam

menggantikan peran pewarisan tradisional
yang mulai melemah. Selain itu, teori
pembelajaran Vygotsky  (1978)
terbukti relevan, karena peserta belajar
melalui interaksi dengan instruktur, tokoh
lokal,
kolaboratif ini memungkinkan peserta
berkembang lebih cepat daripada belajar
secara individual.

sosial

dan teman sebaya. Pembelajaran

Implikasi lebih jauh dari kegiatan ini
adalah peluang pengembangan pariwisata
budaya. Nagari Bungo Tanjuang memiliki
potensi
Pacik sebagai atraksi budaya yang dapat
dipentaskan dalam acara adat maupun
paket wisata.
tradisi tidak hanya dipertahankan sebagai
warisan, tetapi juga diberdayakan sebagai
sumber ekonomi kreatif. Hal ini sejalan
dengan  upaya  pemerintah
mengembangkan  pariwisata
budaya di Sumatera Barat.

untuk menjadikan Talempong

Dengan demikian, seni

dalam
berbasis

Pada akhirnya, kegiatan pengabdian ini

membuktikan bahwa revitalisasi seni

tradisi bukan pekerjaan yang mustahil.

Dengan strategi yang tepat,
tokoh lokal, dan partisipasi generasi muda,
Talempong Pacik dapat kembali hidup di
tengah masyarakat. Lebih dari itu, kegiatan
ini menunjukkan bahwa seni tradisi dapat

dukungan

berfungsi sebagai media pendidikan,
sarana  pemberdayaan, dan potensi
ekonomi. Dengan demikian, program

pengabdian di Bungo Tanjuang dapat
dijadikan model bagi nagari lain yang
menghadapi persoalan
pewarisan budaya.

serupa dalam

SIMPULAN

Kegiatan pengabdian masyarakat
yang dilaksanakan di Nagari Bungo
Tanjuang berhasil membuktikan bahwa
Talempong Pacik masih memiliki daya
hidup yang kuat ketika
kembali kepada generasi muda melalui
pendekatan  pendidikan  partisipatif.
Pelatihan yang diberikan kepada siswa
MTs Muhammadiyah dan anggota Sanggar
Seni “Nan Ampek” menunjukkan hasil
yang menggembirakan, di mana peserta
mampu mempelajari dan memainkan dua
repertoar utama, yaitu Gua Indang dan Gua
Tari Piring. Meskipun penguasaan belum
sempurna, yang
ditunjukkan oleh peserta menjadi modal
awal

diwariskan

kemampuan dasar
yang penting untuk kelanjutan
pewarisan.

Simpulan penting dari kegiatan ini adalah
bahwa pelestarian seni tradisi tidak dapat
dilepaskan dari konteks dan
pendidikan. Pewarisan budaya yang
dahulu berlangsung secara alami kini
memerlukan intervensi terstruktur melalui

sosial

sekolah, sanggar, dan program pengabdian
masyarakat.  Prinsip
sebagaimana dijelaskan Vygotsky (1978)

interaksi  sosial

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN 2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online)

Page | 225



NCoohol)

JURNAL PENGABDIAN PADA MASYARAKAT

Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember (2025)

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza

terbukti relevan, karena peserta
berkembang lebih cepat melalui bimbingan
tokoh lokal, instruktur, dan kolaborasi
dengan teman sebaya. Hal ini sejalan
dengan konsep pewarisan budaya (Doris,
2016) yang menekankan kesinambungan
praktik kolektif sebagai kunci bertahannya

sebuah tradisi.

Kegiatan ini juga memperlihatkan
implikasi yang lebih luas. Pertama, secara
sosial, masyarakat kembali menumbuhkan
rasa bangga terhadap warisan budaya
Kedua, pendidikan,
Talempong Pacik berfungsi sebagai media
pembelajaran karakter yang menanamkan
disiplin, kerja sama, dan toleransi. Ketiga,
secara kultural, kegiatan ini membuka
pengembangan pariwisata
berbasis budaya yang dapat memberikan

mereka. secara

peluang
manfaat ekonomi bagi masyarakat nagari.

Namun, sejumlah tantangan masih perlu
diatasi, terutama keterbatasan instrumen,
dukungan dana, dan kesinambungan
program. Oleh karena itu, keberhasilan
jangka panjang memerlukan sinergi antara
akademisi, pemerintah nagari, sanggar
seni, dan masyarakat luas. Dengan
dukungan kelembagaan yang lebih kuat,
diharapkan Talempong Pacik tidak hanya
bertahan, tetapi juga berkembang sebagai
identitas budaya yang berharga bagi
Minangkabau dan bangsa Indonesia pada
umumnya.

DAFTAR PUSTAKA

Akbari, F. R., & Hidayat, H. A. (2023). Analisis
Talempong Pacik Di Guguak Gadang
Nagari Kubang Kota Sawahlunto. Em,
1(2), 152-168.
https://doi.org/10.24036/em.v1i2.36

D’Agostino, M. E. (2020). Reclaiming and
Preserving Traditional Music: Aesthetics,
Ethics and Technology. Organised Sound,
25(1), 106-115.
https://doi.org/10.1017/s1355771819000505

Darlenis, T. (2022). Internet-Era Patterns of
Protection and Inheritance Methods for
Minangkabau Talempong Pacik Music.
International Journal of Visual and
Performing Arts, 4(1), 47-52.
https://doi.org/10.31763/viperarts.v4il.735

Dino, A., & Syeilendra, S. (2021).
Pengembangan Pola Rithem Tradisi
Minangkabau Dalam Proses Penggarapan
Karya Musik Dream High. Jurnal
Sendratasik, 10(4), 135.
https://doi.org/10.24036/js.v10i4.116574

Miftahurrahmi, M., Pratiwi, I. O., Huda, F., &
Habibi, M. (2024). Ethnomathematics
Exploration in the Traditional Art of
Randai Minangkabau. Kalamatika Jurnal
Pendidikan Matematika, 9(1), 99-120.
https://doi.org/10.22236/kalamatika.vol9n
01.2024pp99-120

Newman, T., Curtis, K., & Stephens, J. (2003).
Do Community-Based Arts Projects Result
in Social Gains? A Review of the

Page | 226

Literature. Community Development
Journal, 38(4), 310-322.
https://doi.org/10.1093/cd;j/38.4.310

Nursyam, A., Nofridayati, N., Yusnelli, Y.,
Emridawati, E., & Hamzaini, H. (2022).
Bentuk Pertunjukan Group Gandang
Tambua Dan Talempong Pacik Sanggar
Bukik Junjuang Sirih Nagari Paninggahan
Kabupaten Solok. Jurnal Sendratasik, 11(3),
381.
https://doi.org/10.24036/js.v11i3.119513

Nursyirwan, N., Enida, D., Alfalah, A., &
Najmi, M. (2025). Talempong Music in
West Sumatra. Spafa Journal, 9, 78-92.
https://doi.org/10.26721/spafajournal.i39kf
22kki

Primadesi, Y. (2013). Preservasi Pengetahuan
Dalam Tradisi Lisan Seni Pertunjukan
Randai Di Minangkabau Sumatera Barat.
Jurnal Kajian Informasi & Perpustakaan, 1(2),
179.

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN 2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online)



NCoohol)

Ko s oy Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember (2025)
Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza

https://doi.org/10.24198/jkip.v1i2.12060

Putra, G. L., Yurnalis, Y., & Syafniati, S. (2023).
Fungsi Talempong Pacik Dalam Upacara
Perkawinan Dan Batagak. Jmen, 3(2), 165.
https://doi.org/10.26887/jmen.v3i2.4066

Rustim, R., Irwan, 1., Ernawita, & Yusnelli. Page | 227
(2023). Traditional Art in Minangkabau
Culture. Journal of Scientific Research
Education and Technology (Jsret), 2(4), 1683~
1691.
https://doi.org/10.58526/jsret.v2i4.282

Sari, Q., & Rosalina, V. (2023). Manggopoh
Dalam Bingkai: Weaving the History of
Siti Manggopoh Into the Choreography of
a Dance Work. Gondang Jurnal Seni Dan
Budaya, 7(1), 238.
https://doi.org/10.24114/gondang.v7i1.495
55

Syeilendra, S., & Sari, A. M. (2023). Alu
Katentong Performance, History, Form,
and Function at a Wedding Event in
Padang Laweh. Dewa Ruci Jurnal
Pengkajian Dan Penciptaan Seni, 18(2), 206—
216.
https://doi.org/10.33153/dewaruci.v18i2.54
17

Woulandari, T., Warmansyabh, J., Fitriani, W.,
Yuningsih, R, Sari, M., & Naffari, A. K.
(2024). Unlocking Musical Brilliance: How
Traditional Talempong Pacik Music
Enhances the Intelligence of Children
Aged 5-6 Years. Indonesian Journal of Early
Childhood Educational Research (Ijecer), 3(1),
49.
https://doi.org/10.31958/ijecer.v3il.12461

Yusman, A. F. (2021). Talempong Pacik as
Kinship Solidarity Unifier in Nagari
Bungo Tanjuang Batipuh Sub-Disrict
Tanah Datar District. Soshum Jurnal Sosial
Dan Humaniora, 11(1), 13-19.
https://doi.org/10.31940/soshum.v11i1.226
3

Yusman, A. F., & Indrayuda, I. (2019).
Talempong Pacik Dalam Kehidupan
Masyarakat Nagari Bungo Tanjung: Studi
Tentang Pola Dan Bentuk Pewarisan.
Gorga Jurnal Seni Rupa, 8(2), 409.
https://doi.org/10.24114/gr.v8i2.15732

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN 2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online)



