
BATOBOH 

Jurnal Pengabdian Pada Masyarakat 
 

Available online at:https://journal.isi-padangpanjang.ac.id/index.php/Batoboh 
 

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN  2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online) 
 

Artikel diterima 16-09-2025 Artikel 
diReview 

15-10-2025 Artikel 
diterbitkan 

01-12-2025 

 :  : : 

 

Talempong Pacik sebagai Media Pendidikan 

Karakter Generasi Muda di Nagari 
Firman 

Elizar 

Syafniati 

Rafiloza 
1,2,3,4Program Studi Seni Karawitan, Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia 

Padangpanjang 

Jalan Bahder Johan No. 35, Kota Padangpanjang, Sumatera Barat 

Firmanazhove@gmail.com, elizarr5656@gmail.com, syafniati1961@gmail.com, 

rafiloza1963@gmail.com  
 

ABSTRAK 

Talempong Pacik merupakan salah satu kesenian tradisional Minangkabau yang memiliki nilai 

historis dan kultural tinggi, namun keberlanjutannya menghadapi tantangan serius akibat 

melemahnya proses pewarisan antar generasi. Di Nagari Bungo Tanjuang, Kabupaten Tanah Datar, 

keberadaan kelompok Talempong Pacik hampir hilang sejak awal 1990-an. Kegiatan pengabdian ini 

bertujuan menghidupkan kembali praktik Talempong Pacik melalui pelatihan intensif kepada 

generasi muda, khususnya siswa MTs Muhammadiyah dan anggota Sanggar Seni “Nan 

Ampek.”Metode yang digunakan adalah pelatihan partisipatif, mencakup penyuluhan tentang makna 

budaya, penguasaan teknik dasar memegang dan memukul, serta pembelajaran dua repertoar utama 

yaitu Gua Indang dan Gua Tari Piring. Pelatihan dilakukan secara bertahap, dimulai dari pengenalan 

unit Talempong Jantan, Batino, dan Pengawinan hingga penggabungan dalam ensambel utuh.Hasil 

kegiatan menunjukkan antusiasme tinggi peserta, yang tidak hanya mampu memainkan repertoar 

dasar, tetapi juga mulai menumbuhkan rasa bangga terhadap kesenian tradisional sebagai identitas 

budaya lokal. Kegiatan ini memperlihatkan bahwa pelestarian seni tradisi dapat menjadi sarana 

efektif dalam pendidikan karakter, penanaman nilai kebersamaan, serta penguatan identitas kultural. 

Dengan dukungan masyarakat, tokoh lokal, dan lembaga pendidikan, Talempong Pacik berpotensi 

hidup kembali dan berkembang sebagai warisan budaya yang bernilai bagi generasi mendatang. 

Kata Kunci: Talempong Pacik; pengabdian masyarakat; pewarisan budaya; Minangkabau; 

Bungo Tanjuang. 

  

mailto:Firmanazhove@gmail.com
mailto:elizarr5656@gmail.com
mailto:syafniati1961@gmail.com
mailto:rafiloza1963@gmail.com


 
Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember  (2025)  

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza 

 
 

 

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN  2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online) 
 

Page | 214 

PENDAHULUAN 

Kesenian tradisional memang sangat 

penting dalam membentuk identitas 

masyarakat, sebagaimana dibuktikan oleh 

peran unik Talempong Pacik dalam 

kehidupan masyarakat Minangkabau. 

Instrumen musik ini tidak hanya berfungsi 

secara artistik dalam upacara adat dan 

pertunjukan tari, tetapi juga mempererat 

ikatan komunal melalui permainan 

ensambel interlocking yang menuntut kerja 

sama antar pemain. Aspek-aspek tersebut 

menjadi kunci untuk memahami makna 

kultural Talempong Pacik serta posisinya 

dalam adat dan warisan budaya 

Minangkabau (Rustim et al., 2023). 

Namun, marginalisasi bertahap Talempong 

Pacik di tengah tren hiburan modern dan 

melemahnya metode pewarisan tradisional 

menjadi persoalan mendesak. Sari dan 

Rosalina menekankan pentingnya 

representasi budaya yang dinamis, seperti 

tari, yang mampu beradaptasi dan 

berkembang sambil tetap menjaga nilai inti 

budaya (Sari & Rosalina, 2023). Mereka 

menegaskan bahwa pengembangan 

ekspresi tradisi yang fleksibel 

memungkinkan identitas budaya 

Minangkabau tetap terjaga di tengah 

pengaruh modern. Pandangan ini sejalan 

dengan Darlenis, yang menunjukkan 

bahwa maraknya budaya digital yang 

difasilitasi internet semakin mempersulit 

upaya pelestarian musik tradisional seperti 

Talempong Pacik, sehingga memerlukan 

mekanisme perlindungan baru (Darlenis, 

2022). 

Untuk menghadapi tantangan ini, 

pendekatan sistematis terhadap pelestarian 

Talempong Pacik menjadi sangat penting. 

Miftahurrahmi dkk. mengusulkan bahwa 

komponen seni tradisi Minangkabau, 

termasuk sistem menyeluruh dalam 

Randai, harus dipahami sebagai ekspresi 

penting identitas masyarakat dan secara 

integral dimasukkan ke dalam kerangka 

pendidikan guna memperkuat pewarisan 

antargenerasi (Miftahurrahmi dkk., 2024). 

Selain itu, temuan mereka menunjukkan 

bahwa pelestarian Talempong Pacik dapat 

diperkuat dengan mengintegrasikan 

unsur-unsur dari media populer untuk 

menarik minat generasi muda dan 

memastikan relevansinya (Dino & 

Syeilendra, 2021). 

Kebutuhan pelestarian budaya 

mengindikasikan bahwa diperlukan upaya 

bersama untuk merevitalisasi praktik 

tradisi dengan cara yang mampu menarik 

minat kontemporer. Hasil penelitian 

menyoroti adanya kerangka untuk 

pelestarian berkelanjutan tradisi musik ini 

yang menyeimbangkan antara tradisi dan 

inovasi, sebagaimana dijelaskan oleh 

Firdaus dkk. dan D’Agostino yang 

membahas integrasi efektif musik 

tradisional dengan estetika modern 

(Miftahurrahmi et al., 2024; D’Agostino, 

2020). Integrasi semacam ini tidak hanya 

mendorong apresiasi baru terhadap 

bentuk-bentuk tradisi seperti Talempong 

Pacik, tetapi juga memperkuat kohesi 

masyarakat serta afirmasi identitas di 

tengah kompleksitas globalisasi dan 

modernisasi (Primadesi, 2013). 

Sebagai upaya melindungi Talempong 

Pacik dan tradisi serupa dalam masyarakat 

Minangkabau bukan sekadar nostalgia 

pelestarian, tetapi merupakan kebutuhan 

mendesak untuk menjaga identitas budaya 

di tengah lanskap kontemporer yang terus 

berkembang. Strategi yang dibahas 

menunjukkan bahwa langkah ke depan 



 
Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember  (2025)  

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza 

 
 

 

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN  2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online) 
 

Page | 215 

mencakup perlindungan terhadap masa 

lalu sekaligus inovasi untuk masa depan, 

demi menumbuhkan lingkungan budaya 

yang dinamis bagi generasi mendatang 

(Sari & Rosalina, 2023). 

Nagari Bungo Tanjuang di Kecamatan 

Batipuh, Kabupaten Tanah Datar, 

merupakan salah satu wilayah yang 

memiliki tradisi Talempong Pacik yang 

kuat. Pada dekade 1920-an hingga 1970-an, 

hampir setiap jorong di nagari ini memiliki 

kelompok talempong aktif, di antaranya 

Tabek, Ampia Rayo, Ateh Guguak, Parik 

Mudiak, dan Kapalo Jambak. Namun sejak 

awal 1990-an, jumlah kelompok tersebut 

terus menurun, bahkan sebagian besar 

tidak lagi memiliki penerus. Akibatnya, 

repertoar khas Bungo Tanjuang hanya 

tersisa dalam ingatan sebagian tokoh tua 

dan dalam rekaman audio yang dilakukan 

oleh seniman lokal pada tahun 1980-an dan 

1990-an. Hilangnya kelompok-kelompok 

tersebut memperlihatkan kesenjangan 

antara kekayaan warisan budaya yang 

dimiliki dengan praktik aktual di tengah 

masyarakat. 

Nagari Bungo Tanjuang di Kecamatan 

Batipuh, Kabupaten Tanah Datar, 

merupakan contoh komunitas di mana 

tradisi Talempong Pacik berakar kuat. 

Tradisi ini mengalami penurunan bertahap 

sejak tahun 1990-an, dengan semakin 

sedikitnya kelompok talempong aktif yang 

sebelumnya memiliki ekspresi budaya 

yang sangat hidup. Yusman menyoroti 

peran Talempong Pacik sebagai media 

pemersatu dalam ikatan kekerabatan dan 

solidaritas masyarakat, yang menunjukkan 

bagaimana praktik budaya berfungsi 

sebagai perekat sosial antar anggotanya 

(Yusman, 2021). Yusman juga mencatat 

bahwa meskipun jumlah kelompok aktif 

terus berkurang, nilai kultural Talempong 

masih tetap diakui dalam warisan budaya 

masyarakat (Yusman, 2021). 

Gagasan bahwa transmisi budaya 

seharusnya berjalan mulus dari generasi 

tua kepada generasi muda ditekankan 

dalam filosofi Minangkabau, sebagaimana 

tercermin dalam pepatah “Biriak-biriak 

turun ka samak, tibo di samak turun ka 

halaman”, yang mengekspresikan harapan 

alami akan kesinambungan praktik budaya 

(Syeilendra & Sari, 2023). Namun, 

menurunnya jumlah penerus kelompok 

Talempong menunjukkan adanya 

gangguan serius dalam proses transmisi 

budaya, sebuah kekhawatiran yang juga 

disuarakan oleh Nursyirwan dkk. yang 

berpendapat bahwa memudarnya tradisi 

ini mengancam identitas budaya 

Minangkabau (Nursyirwan et al., 2025). 

Penurunan ini bukan hanya mencerminkan 

hilangnya praktik, tetapi juga berpotensi 

menyebabkan hilangnya repertoar khas 

Bungo Tanjuang (Nursyirwan et al., 2025). 

Intervensi pendidikan formal maupun 

non-formal dianggap penting untuk 

merevitalisasi dan mewariskan kembali 

tradisi Talempong Pacik. Akbari dan 

Hidayat membahas pentingnya penerapan 

pendekatan pendidikan yang inovatif 

untuk membangkitkan minat generasi 

muda terhadap seni tradisional (Akbari & 

Hidayat, 2023). Mereka menyarankan 

bahwa metode semacam ini sangat penting 

untuk membangun kembali 

keterhubungan dengan seni tersebut, 

dengan menekankan bahwa keterlibatan 

langsung dalam proses pembelajaran dapat 

meningkatkan apresiasi budaya dan 

memastikan keberlangsungan praktik 

seperti Talempong Pacik (Akbari & 

Hidayat, 2023). Pandangan ini sejalan 



 
Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember  (2025)  

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza 

 
 

 

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN  2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online) 
 

Page | 216 

dengan temuan Putra dkk., yang juga 

mendorong integrasi musik tradisional ke 

dalam kurikulum pendidikan guna 

menumbuhkan kebanggaan dan 

keterlibatan budaya lintas generasi (Putra 

et al., 2023). 

Lebih jauh lagi, penting bagi masyarakat 

untuk menyadari nilai pelestarian warisan 

musik unik mereka. Berkurangnya jumlah 

kelompok Talempong bukan hanya 

menandai kesenjangan dalam praktik, 

tetapi juga merupakan kehilangan kultural 

yang signifikan. Yusman dan Indrayuda 

meneliti pola dan bentuk pewarisan 

budaya di Bungo Tanjuang, mendukung 

gagasan bahwa pemahaman terhadap 

dinamika ini sangat krusial bagi 

kelangsungan budaya (Yusman & 

Indrayuda, 2019). Sebagaimana dikutip 

dalam Yusman dan Indrayuda, 

keterlibatan masyarakat dalam diskusi 

mengenai nilai tradisi ini dapat 

menghidupkan kembali praktik budaya 

lokal dan mendorong minat generasi muda 

terhadap Talempong Pacik (Yusman & 

Indrayuda, 2019). 

Kondisi tradisi Talempong Pacik di Bungo 

Tanjuang mencerminkan persoalan yang 

lebih luas terkait transmisi budaya dan 

pelestarian warisan. Tindakan yang 

berfokus pada revitalisasi tradisi ini 

melalui inisiatif pendidikan, keterlibatan 

masyarakat, dan pengakuan akan 

pentingnya tradisi tersebut sangatlah 

penting. Intervensi semacam ini tidak 

hanya diperlukan untuk menjaga 

keberlangsungan Talempong Pacik, tetapi 

juga untuk mempertahankan identitas 

budaya masyarakat Minangkabau (Putra et 

al., 2023; Yusman & Indrayuda, 2019). 

Melihat kondisi tersebut, tim pengabdian 

dari Institut Seni Indonesia (ISI) 

Padangpanjang menyelenggarakan 

program revitalisasi Talempong Pacik di 

Nagari Bungo Tanjuang. Kegiatan ini 

berfokus pada pelatihan kepada generasi 

muda yang terdiri dari siswa MTs 

Muhammadiyah dan anggota Sanggar Seni 

“Nan Ampek,” dengan dukungan tokoh 

adat, seniman lokal, dan pemerintah 

nagari. Program ini tidak hanya 

mengajarkan keterampilan teknis dalam 

memainkan talempong, tetapi juga 

menanamkan pemahaman tentang makna 

budaya di balik setiap repertoar yang 

diajarkan. Dua lagu tradisional yang 

dipilih, yaitu Gua Indang dan Gua Tari 

Piring, memiliki nilai historis yang penting 

karena sering digunakan dalam berbagai 

upacara adat dan pertunjukan seni tradisi 

di Bungo Tanjuang. 

Pengabdian ini memiliki urgensi yang 

tinggi karena menyangkut 

keberlangsungan identitas budaya 

masyarakat Minangkabau di tengah arus 

globalisasi. Selain menumbuhkan minat 

generasi muda terhadap seni tradisi, 

kegiatan ini juga berfungsi sebagai upaya 

membangun kesadaran kolektif 

masyarakat bahwa pelestarian budaya 

merupakan tanggung jawab bersama, 

bukan hanya beban seniman atau tokoh 

adat. Pendidikan berbasis seni tradisional 

terbukti memiliki potensi besar dalam 

membentuk karakter generasi muda, 

sebagaimana ditunjukkan penelitian 

Yaumil Ikhsan (2018) yang menegaskan 

efektivitas Talempong Pacik dalam 

menumbuhkan disiplin, toleransi, dan 

kerja sama siswa. Oleh karena itu, 

pelatihan Talempong Pacik dapat 

dipandang sebagai model pendidikan 

alternatif yang mengintegrasikan nilai 



 
Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember  (2025)  

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza 

 
 

 

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN  2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online) 
 

Page | 217 

budaya lokal dengan tujuan pendidikan 

modern. 

Rumusan masalah yang mendasari 

kegiatan pengabdian ini adalah bagaimana 

strategi pelatihan Talempong Pacik dapat 

membangkitkan kembali tradisi musik di 

Nagari Bungo Tanjuang, serta sejauh mana 

keterlibatan generasi muda dalam 

mengapresiasi dan memainkan repertoar 

tradisi dapat menjadi solusi atas 

melemahnya pewarisan budaya. Tujuan 

spesifik kegiatan ini adalah memberikan 

keterampilan praktis memainkan repertoar 

Talempong Pacik kepada generasi muda, 

menumbuhkan kesadaran kolektif tentang 

pentingnya pelestarian seni tradisi, serta 

membangun model pewarisan berbasis 

komunitas yang dapat direplikasi di nagari 

lain. 

Dengan demikian, kegiatan pengabdian ini 

tidak hanya berfungsi sebagai program 

pelatihan seni, tetapi juga sebagai strategi 

pemberdayaan masyarakat melalui 

penguatan identitas kultural. Sinergi antara 

akademisi, seniman lokal, lembaga 

pendidikan, dan pemerintah nagari 

merupakan kunci keberhasilan dalam 

melestarikan kembali Talempong Pacik 

sebagai warisan budaya yang bernilai 

tinggi. Keberhasilan program ini 

diharapkan dapat menjadi inspirasi bagi 

daerah lain dalam mengembangkan model 

pelestarian seni tradisional yang adaptif 

terhadap tantangan zaman, sekaligus tetap 

berpijak pada akar budaya lokal. 

 

METODE 

 Kegiatan pengabdian masyarakat 

ini menggunakan pendekatan partisipatif 

yang menekankan keterlibatan aktif 

masyarakat dalam setiap tahapan program. 

Pendekatan partisipatif dipilih karena 

sesuai dengan karakteristik pengabdian 

yang berbasis budaya lokal, di mana 

keberhasilan tidak hanya diukur dari 

keterampilan teknis yang dicapai, tetapi 

juga dari keterlibatan emosional dan sosial 

peserta terhadap kesenian Talempong 

Pacik. Selain itu, metode ini 

memungkinkan adanya dialog interaktif 

antara tim pengabdian, tokoh adat, 

seniman lokal, dan generasi muda sebagai 

penerus tradisi. 

Kegiatan pengabdian masyarakat yang 

dijelaskan secara efektif menerapkan 

pendekatan partisipatif, dengan 

menekankan keterlibatan aktif peserta 

lokal. Strategi ini sejalan dengan gagasan 

bahwa keterlibatan masyarakat sangat 

penting bagi keberlanjutan praktik budaya, 

khususnya dalam konteks tradisi 

Talempong Pacik. Seperti yang dijelaskan 

oleh Yusman, Talempong berfungsi 

sebagai medium yang kuat bagi ikatan 

kekerabatan dan integrasi sosial, yang 

menegaskan pentingnya solidaritas 

masyarakat dalam menjaga dan 

mewariskan warisan budaya (Yusman, 

2021). Metode partisipatif semacam ini 

memfasilitasi dialog antargenerasi antara 

tokoh adat, seniman lokal, dan generasi 

muda, sehingga narasi dan praktik budaya 

yang mengelilingi Talempong Pacik dapat 

dikomunikasikan dan dilestarikan. 

Selain itu, aspek interaktif dari pendekatan 

ini membantu menjembatani hubungan 

emosional dan sosial, sekaligus 

meningkatkan keterlibatan peserta 

terhadap identitas budaya mereka. 

Darlenis menekankan pentingnya 

keterlibatan budaya melalui metode 

partisipatif, dengan menyarankan bahwa 



 
Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember  (2025)  

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza 

 
 

 

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN  2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online) 
 

Page | 218 

dialog interaktif dalam masyarakat dapat 

mendorong tidak hanya transmisi 

pengetahuan, tetapi juga memperkuat 

ikatan komunal dan identitas, meskipun 

perspektif ini tampak kurang 

menitikberatkan pada koneksi emosional 

dibandingkan dengan kajian Yusman 

(Darlenis, 2022). Kemampuan untuk 

terhubung secara emosional dengan tradisi 

budaya juga paralel dengan temuan 

Newman dkk., yang menyatakan bahwa 

proyek seni berbasis komunitas dapat 

memberikan keuntungan sosial dengan 

membangun hubungan antar peserta dan 

menyediakan ruang bagi pengalaman 

bersama (Newman et al., 2003). 

Lebih jauh lagi, penelitian empiris yang 

dilakukan oleh Nursyam dkk. 

merefleksikan dinamika pertunjukan 

Talempong Pacik, menunjukkan 

bagaimana keterlibatan masyarakat dalam 

seni ini dapat membangkitkan kembali 

minat dan partisipasi dalam praktik 

budaya (Nursyam et al., 2022). Temuan 

mereka mengindikasikan bahwa 

mendorong keterlibatan masyarakat 

melalui pertunjukan dapat memainkan 

peran penting dalam merevitalisasi seni 

tradisional dan mempromosikan 

kesinambungan praktik di kalangan 

generasi muda. Aspek ini menggambarkan 

bagaimana kegiatan pengabdian 

masyarakat yang memprioritaskan 

keterlibatan aktif dapat berdampak 

signifikan terhadap pelestarian dan 

apresiasi ekspresi budaya lokal seperti 

Talempong Pacik. 

Selain itu, dimensi pendidikan dari model 

partisipatif ini sejalan dengan kajian 

Wulandari dkk., yang menyoroti manfaat 

kognitif dan emosional dari melibatkan 

peserta didik muda dalam musik 

tradisional. Mereka menyatakan bahwa 

memainkan instrumen musik tradisional 

dapat secara efektif mendukung 

pembelajaran dan perkembangan musikal 

anak (Wulandari et al., 2024). Temuan ini 

memperkuat pernyataan bahwa 

pendidikan seni tradisional tidak hanya 

mengembangkan keterampilan musikal, 

tetapi juga menumbuhkan rasa identitas 

dan kebersamaan, yang sekaligus 

mendukung tujuan dari inisiatif 

pengabdian masyarakat seperti yang 

dibahas. 

Pelaksanaan kegiatan dilakukan di Nagari 

Bungo Tanjuang, Kecamatan Batipuh, 

Kabupaten Tanah Datar, yang memiliki 

sejarah panjang tradisi Talempong Pacik. 

Sasaran peserta adalah siswa Madrasah 

Tsanawiyah Muhammadiyah Bungo 

Tanjuang, anggota Sanggar Seni “Nan 

Ampek,” serta masyarakat umum yang 

memiliki minat dalam bidang seni tradisi. 

Total peserta yang terlibat pada tahap awal 

berjumlah sekitar 30 orang, dengan rentang 

usia 12 hingga 25 tahun. Pemilihan peserta 

dilakukan melalui koordinasi dengan 

pihak sekolah dan pimpinan sanggar seni 

setempat. 

Instrumen utama dalam kegiatan ini 

adalah seperangkat Talempong Pacik yang 

terdiri dari tiga unit, yaitu Talempong 

Jantan, Talempong Batino, dan Talempong 

Pengawinan, lengkap dengan gandang dan 

pupuik sarunai sebagai instrumen 

pendukung. Sebelum digunakan, seluruh 

talempong yang masih tersimpan di 

masyarakat dikumpulkan dan dilakukan 

pensteman ulang berdasarkan pelarasan 

asli Talempong Ateh Guguak. Proses 

pensteman ini berpedoman pada rekaman 

audio hasil penelitian tahun 1989 dan 1993, 

yang terdokumentasi oleh seniman lokal 



 
Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember  (2025)  

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza 

 
 

 

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN  2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online) 
 

Page | 219 

Hajizar dan Elizar. Hal ini penting untuk 

menjaga keaslian nada dan 

mengembalikan fungsi musikal talempong 

sesuai dengan tradisi. 

Pelaksanaan kegiatan dilakukan melalui 

beberapa tahapan. Pertama, tahap 

persiapan meliputi identifikasi peserta, 

pengumpulan instrumen, serta sosialisasi 

mengenai pentingnya Talempong Pacik 

bagi identitas budaya masyarakat. Tahap 

ini bertujuan untuk memberikan 

pemahaman awal kepada peserta tentang 

nilai filosofis dan historis dari seni tradisi 

yang akan mereka pelajari. Pada tahap ini 

juga dilakukan koordinasi dengan tokoh 

adat dan pemerintah nagari agar kegiatan 

memiliki dukungan kelembagaan dan 

legitimasi sosial. 

Kedua, tahap pelatihan dasar difokuskan 

pada pengenalan teknik memegang 

talempong, cara memukul dengan stik 

kayu, serta pengenalan peran masing-

masing unit talempong. Talempong Jantan 

diperkenalkan sebagai penentu pola ritme 

dasar, Talempong Batino sebagai pembawa 

melodi, dan Talempong Pengawinan 

sebagai penghubung yang menyatukan 

struktur melodi. Peserta juga diajarkan 

pola koordinasi dasar antar pemain agar 

tercipta keterpaduan dalam permainan 

ensambel. 

Ketiga, tahap penguasaan repertoar 

dimulai dengan melatih lagu Gua Indang, 

yang memiliki struktur sederhana dan 

mudah dipelajari oleh pemula. Latihan 

dilakukan secara bertahap, dimulai dari 

unit talempong Jantan, dilanjutkan dengan 

Batino, dan diakhiri dengan Pengawinan. 

Setelah setiap bagian dikuasai, seluruh unit 

digabungkan sehingga membentuk 

ensambel lengkap. Proses serupa 

kemudian diterapkan pada repertoar 

kedua, Gua Tari Piring, yang lebih 

kompleks dan digunakan dalam berbagai 

pertunjukan tradisional. Pemilihan kedua 

lagu ini didasarkan pada pertimbangan 

pedagogis dan historis, karena keduanya 

merepresentasikan karakter khas musik 

Bungo Tanjuang. 

Keempat, tahap penguatan keterampilan 

dan evaluasi dilakukan pada setiap 

pertemuan. Peserta yang telah 

menunjukkan penguasaan teknik diberi 

kesempatan untuk memimpin permainan, 

sementara peserta lain diarahkan untuk 

menyesuaikan pola ritme. Evaluasi 

dilakukan secara formatif, dengan 

menekankan aspek kekompakan, 

ketepatan ritme, serta kesadaran kolektif 

dalam bermain. Selain itu, tim pengabdian 

juga mendorong peserta untuk 

merefleksikan pengalaman mereka, 

sehingga proses pembelajaran tidak hanya 

bersifat teknis, tetapi juga membangun 

kesadaran budaya. 

Metode pendampingan menjadi strategi 

tambahan dalam kegiatan ini. Tokoh adat 

dan seniman lokal, khususnya Hajizar, 

dilibatkan sebagai fasilitator yang 

memberikan motivasi kepada peserta. 

Kehadiran figur lokal yang memiliki 

legitimasi sosial terbukti meningkatkan 

semangat peserta untuk belajar, karena 

mereka merasa menjadi bagian dari mata 

rantai pewarisan budaya. Selain itu, 

keterlibatan tokoh masyarakat juga 

menjamin keberlanjutan program setelah 

kegiatan pengabdian selesai, karena 

peserta dapat melanjutkan latihan bersama 

di bawah bimbingan sanggar seni “Nan 

Ampek.” 



 
Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember  (2025)  

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza 

 
 

 

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN  2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online) 
 

Page | 220 

Dari perspektif analitis, metode yang 

digunakan dalam kegiatan ini 

menggabungkan prinsip pembelajaran 

kolaboratif dengan pewarisan budaya 

berbasis komunitas. Teori pembelajaran 

sosial Vygotsky (1978) yang menekankan 

interaksi sosial sebagai faktor penting 

dalam perkembangan kognitif menjadi 

acuan utama dalam perancangan kegiatan. 

Peserta belajar bukan hanya dari 

instruktur, tetapi juga dari teman sebaya 

dan tokoh lokal yang berperan sebagai 

“more knowledgeable other.” Sementara 

itu, konsep pewarisan budaya 

sebagaimana dijelaskan oleh Doris (2016) 

menegaskan bahwa tradisi hanya dapat 

bertahan jika ada kesinambungan dalam 

praktik kolektif. Oleh karena itu, metode 

pelatihan Talempong Pacik diposisikan 

sebagai media pewarisan budaya yang 

efektif sekaligus relevan dengan kebutuhan 

pendidikan karakter generasi muda. 

Dalam rangka memperkuat efektivitas, 

kegiatan pengabdian ini juga menerapkan 

dokumentasi berupa transkripsi notasi, 

rekaman audio-visual, serta pencatatan 

proses pelatihan. Dokumentasi ini tidak 

hanya berguna sebagai arsip budaya, tetapi 

juga sebagai bahan ajar bagi kegiatan 

serupa di masa depan. Selain itu, 

dokumentasi menjadi bagian dari luaran 

akademik yang dapat dipublikasikan 

dalam bentuk artikel jurnal, sehingga 

memperluas jangkauan manfaat kegiatan 

pengabdian ini. 

Dengan demikian, metode pengabdian 

yang diterapkan mengintegrasikan 

pendekatan partisipatif, pelatihan berbasis 

praktik, pendampingan tokoh lokal, serta 

dokumentasi akademik. Keseluruhan 

strategi ini diarahkan untuk mencapai 

tujuan utama, yaitu menghidupkan 

kembali tradisi Talempong Pacik di Nagari 

Bungo Tanjuang, memperkuat identitas 

budaya masyarakat, serta membangun 

kesadaran generasi muda akan pentingnya 

melestarikan seni tradisi sebagai warisan 

sosial yang bermakna. 

PEMBAHASAN 

1. Talempong Pacik sebagai Warisan 

Budaya Minangkabau 

Talempong Pacik merupakan salah satu 

instrumen musik tradisional Minangkabau 

yang masih bertahan hingga saat ini, 

meskipun keberadaannya menghadapi 

ancaman kepunahan. Instrumen ini tidak 

hanya berfungsi sebagai alat musik, tetapi 

juga sebagai media yang merefleksikan 

filosofi kehidupan masyarakat 

Minangkabau. Dalam konteks sosial, 

permainan Talempong Pacik yang 

dilakukan secara ensambel mencerminkan 

prinsip gotong royong dan kebersamaan. 

Tidak ada pemain yang mendominasi, 

karena setiap unit talempong memiliki 

peran khusus yang saling melengkapi. Unit 

Talempong Jantan berfungsi sebagai 

penentu tempo dan ritme dasar, 

Talempong Batino berperan membawa 

melodi, sementara Talempong Pengawinan 

menjadi penghubung yang memadukan 

keduanya. Pola permainan ini 

menghasilkan sistem interlocking yang 

membentuk satu kesatuan harmonis. 

Pandangan ini sejalan dengan analisis Rijal 

(2017) yang menekankan bahwa 

Talempong Pacik adalah representasi 

musikal dari struktur sosial Minangkabau. 

Sama seperti dalam kehidupan masyarakat 

yang diatur oleh adat, setiap individu 

memiliki peran dan tanggung jawab 

masing-masing, yang jika dijalankan secara 



 
Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember  (2025)  

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza 

 
 

 

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN  2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online) 
 

Page | 221 

selaras akan menciptakan harmoni kolektif. 

Dengan demikian, mempelajari Talempong 

Pacik tidak sekadar latihan musikal, tetapi 

juga bentuk internalisasi nilai sosial. 

2. Krisis Pewarisan di Nagari Bungo 

Tanjuang 

Nagari Bungo Tanjuang memiliki sejarah 

panjang dalam tradisi Talempong Pacik. 

Pada dekade 1920-an hingga 1970-an, 

hampir setiap jorong di nagari ini memiliki 

kelompok talempong, antara lain Tabek, 

Ampia Rayo, Ateh Guguak, Parik Mudiak, 

dan Kapalo Jambak. Setiap kelompok 

memainkan repertoar khas yang 

diwariskan turun-temurun. Namun, sejak 

1990-an, kelompok-kelompok tersebut 

perlahan menghilang karena generasi 

penerus tidak lagi berminat atau tidak 

mendapat kesempatan belajar dari para 

senior. Situasi ini membuat repertoar khas 

Bungo Tanjuang hanya tersisa dalam 

rekaman audio yang dibuat pada tahun 

1989 dan 1993 oleh Hajizar dan Elizar. 

Dalam pepatah Minangkabau disebutkan, 

“Biriak-biriak turun ka samak, tibo di samak 

turun ka halaman. Dari niniak turun ka 

mamak, dari mamak turun ka kamanakan” 

(Doris, 2016). Ungkapan ini menegaskan 

bahwa pewarisan budaya adalah proses 

berkesinambungan lintas generasi. Akan 

tetapi, realitas di Bungo Tanjuang 

menunjukkan bahwa rantai pewarisan ini 

mulai terputus. Anak-anak muda lebih 

tertarik pada hiburan modern, sementara 

kesempatan untuk mempelajari 

Talempong Pacik semakin terbatas. Inilah 

latar belakang utama dilaksanakannya 

kegiatan pengabdian untuk menghidupkan 

kembali tradisi tersebut. 

3. Strategi Revitalisasi Melalui Pelatihan 

Tim pengabdian dari ISI Padangpanjang 

mengadopsi pendekatan partisipatif dalam 

melaksanakan program pelatihan. Sasaran 

utama adalah siswa MTs Muhammadiyah 

dan anggota Sanggar Seni “Nan Ampek,” 

karena kelompok ini dianggap memiliki 

energi dan semangat untuk menjadi agen 

pewarisan. Tahapan pelatihan dirancang 

sistematis, mulai dari pengenalan sejarah 

Talempong Pacik, penguasaan teknik 

dasar, hingga latihan repertoar. 

Pada hari pertama, peserta diperkenalkan 

dengan teknik memegang talempong dan 

cara memukul dengan stik kayu. 

Instrumen yang digunakan adalah 

talempong lama yang telah distem ulang 

berdasarkan pelarasan asli Talempong 

Ateh Guguak. Lagu pertama yang 

diajarkan adalah Gua Indang. Lagu ini 

dipilih karena memiliki struktur sederhana 

dan mudah dikuasai pemula. 

Hari kedua difokuskan pada penguatan 

Gua Indang. Peserta yang sudah menguasai 

pola dasar diberi kesempatan memainkan 

bagian yang lebih kompleks. Beberapa 

peserta menunjukkan perkembangan 

pesat, sehingga mereka diberi peran 

sebagai pengarah bagi teman sebaya. Pada 

tahap ini terlihat prinsip pembelajaran 

sosial sebagaimana dikemukakan 

Vygotsky (1978), yakni bahwa interaksi 

dengan “more knowledgeable other” 

mempercepat perkembangan 

keterampilan. 

Hari ketiga beralih ke repertoar Gua Tari 

Piring, sebuah lagu yang lebih kompleks 

dengan tempo cepat. Lagu ini memiliki 

fungsi penting karena digunakan untuk 

mengiringi tari piring dan pertunjukan 



 
Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember  (2025)  

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza 

 
 

 

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN  2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online) 
 

Page | 222 

silek. Dengan mempelajari lagu ini, peserta 

tidak hanya berlatih musik, tetapi juga 

memahami keterkaitan erat antara musik, 

tari, dan tradisi bela diri dalam budaya 

Minangkabau. 

Hari keempat digunakan untuk 

memperdalam Gua Tari Piring. Peserta 

dilatih untuk menjaga konsistensi ritme 

dan koordinasi antar unit. Kesulitan utama 

yang dihadapi adalah menjaga tempo 

cepat sambil mempertahankan keakuratan 

pukulan. Namun dengan latihan berulang, 

peserta mulai menunjukkan kemampuan 

kolektif yang lebih baik. Dokumentasi foto 

dan rekaman audio-visual dari setiap sesi 

menjadi bukti perkembangan peserta dan 

luaran penting kegiatan pengabdian. 

4. Respon Peserta dan Implikasi 

Pendidikan 

Respon peserta terhadap kegiatan ini 

sangat positif. Antusiasme terlihat dari 

partisipasi aktif, kehadiran yang konsisten, 

dan semangat untuk mencoba pola ritmis 

baru. Peserta merasa bangga karena dapat 

mempelajari kesenian yang sebelumnya 

hanya mereka dengar sebagai cerita dari 

orang tua. Bagi siswa sekolah, pengalaman 

ini menjadi kesempatan untuk belajar di 

luar kelas, sementara bagi anggota 

sanggar, pelatihan ini memperkuat 

identitas mereka sebagai penjaga tradisi. 

Temuan ini mendukung penelitian Yaumil 

Ikhsan (2018) yang menegaskan bahwa 

Talempong Pacik efektif meningkatkan 

disiplin, toleransi, dan kerja sama. 

Permainan ensambel menuntut setiap 

pemain untuk mendengarkan yang lain, 

menjaga tempo, dan menyesuaikan diri 

dengan ritme kelompok. Nilai-nilai ini 

relevan dengan pendidikan karakter yang 

saat ini menjadi salah satu fokus dalam 

sistem pendidikan nasional. 

5. Tantangan dan Hambatan 

Meskipun berhasil, kegiatan ini 

menghadapi sejumlah tantangan. Pertama, 

keterbatasan instrumen membuat jumlah 

peserta yang bisa berlatih secara 

bersamaan terbatas. Kedua, kegiatan ini 

bersifat mandiri sehingga dukungan dana 

masih sangat terbatas. Ketiga, 

kesinambungan pembinaan sangat 

bergantung pada motivasi peserta dan 

dukungan sanggar seni setempat. Jika 

tidak ada tindak lanjut, ada risiko hasil 

pelatihan tidak berlanjut. 

Untuk mengatasi hambatan ini, tim 

pengabdian melibatkan tokoh lokal seperti 

Hajizar dan Elizar. Kehadiran mereka 

penting tidak hanya sebagai fasilitator, 

tetapi juga sebagai penghubung antar 

generasi. Dengan legitimasi sosial yang 

mereka miliki, peserta merasa lebih 

termotivasi untuk melanjutkan latihan di 

luar sesi formal. 

6. Implikasi Sosial dan Budaya 

Kegiatan pengabdian ini memiliki 

implikasi luas bagi masyarakat Bungo 

Tanjuang. Pertama, kegiatan ini berhasil 

membangkitkan kembali kebanggaan 

masyarakat terhadap warisan budayanya. 

Kedua, kegiatan ini membuka ruang 

kolaborasi antara akademisi, seniman 

lokal, dan pemerintah nagari. Ketiga, 

kegiatan ini berpotensi menjadi basis bagi 

pengembangan pariwisata budaya. Jika 

latihan Talempong Pacik terus berlanjut, 

masyarakat dapat menjadikannya sebagai 

atraksi budaya yang menarik bagi 

wisatawan, sehingga memberikan manfaat 



 
Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember  (2025)  

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza 

 
 

 

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN  2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online) 
 

Page | 223 

ekonomi sekaligus menjaga kelestarian 

tradisi. 

Lebih jauh lagi, keberhasilan kegiatan ini 

menunjukkan bahwa seni tradisi dapat 

menjadi sarana pemberdayaan masyarakat. 

Dengan menjadikan Talempong Pacik 

sebagai bagian dari pendidikan formal 

maupun nonformal, masyarakat tidak 

hanya melestarikan budaya, tetapi juga 

membekali generasi muda dengan 

keterampilan sosial yang relevan. 

7. Diskusi Teoretis 

Secara teoretis, kegiatan ini membuktikan 

relevansi teori pewarisan budaya (Doris, 

2016) yang menekankan pentingnya 

kesinambungan praktik kolektif. Tradisi 

tidak cukup dipertahankan sebagai artefak, 

tetapi harus terus dipraktikkan. Selain itu, 

teori pembelajaran sosial Vygotsky (1978) 

terlihat jelas dalam interaksi antara peserta 

dengan instruktur maupun teman sebaya. 

Peserta belajar lebih cepat melalui 

bimbingan langsung dan kolaborasi. Dari 

perspektif etnomusikologi, analisis Rijal 

(2017) tentang dialektika Talempong Pacik 

sebagai refleksi adat Minangkabau 

mendapat pembuktian empiris dalam 

kegiatan ini. 

Pelatihan Talempong Pacik yang 

dilaksanakan di Nagari Bungo Tanjuang 

tidak hanya berhenti pada aspek 

penyuluhan dan praktik dasar, tetapi juga 

menyentuh ranah teknis musikal yang 

lebih rinci. Salah satu strategi utama yang 

digunakan adalah memecah permainan 

menjadi bagian-bagian kecil berdasarkan 

unit instrumen. Dengan demikian, peserta 

dapat memahami peran masing-masing 

unit sebelum menggabungkannya ke 

dalam ensambel utuh. 

Pada repertoar Gua Indang, misalnya, Unit 

Talempong Jantan memainkan dua buah 

talempong dengan nada paling tinggi 

(nada ke-6) dan paling rendah (nada ke-1). 

Pola ritmisnya sederhana namun konstan, 

berfungsi sebagai penentu tempo dan 

memberi dasar bagi unit lain. Talempong 

Batino terdiri dari dua buah talempong 

yang memainkan variasi nada tengah, 

seperti nada ke-2 dan ke-4 atau ke-3 dan 

ke-5, tergantung kebutuhan lagu. Pola 

Batino lebih fleksibel, sering kali 

memberikan variasi melodi yang menjadi 

ciri khas setiap repertoar. Sementara itu, 

Talempong Pengawinan atau panyaua 

memiliki fungsi menghubungkan pola 

Jantan dan Batino, sehingga tercipta kesan 

melodi yang berlapis. Ketiga unit ini saling 

mengisi dalam sistem interlocking, yang 

menghasilkan formula melodi khas musik 

Minangkabau. 

Transkripsi Gua Indang yang digunakan 

dalam pelatihan memperlihatkan betapa 

pentingnya koordinasi antar unit. Pada 

awal latihan, peserta kesulitan menjaga 

konsistensi pola karena belum terbiasa 

mendengarkan suara pemain lain sambil 

memainkan bagiannya sendiri. Namun, 

melalui latihan berulang, peserta mulai 

memahami bahwa keberhasilan permainan 

tidak bergantung pada satu individu, 

melainkan pada kekompakan kelompok. 

Nilai inilah yang kemudian menjadi inti 

dari pendidikan karakter berbasis musik 

tradisional. 

Berbeda dengan Gua Indang, repertoar Gua 

Tari Piring memiliki tingkat kesulitan lebih 

tinggi. Pola ritmisnya lebih cepat, dengan 

aksen yang lebih tegas untuk 

menyesuaikan dengan gerakan tari piring 

yang energik. Dalam transkripsi, terlihat 

bahwa Talempong Jantan memainkan 



 
Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember  (2025)  

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza 

 
 

 

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN  2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online) 
 

Page | 224 

motif ritmis pendek berulang dengan 

tempo cepat, sementara Talempong Batino 

menambahkan variasi melodi yang lebih 

dinamis. Talempong Pengawinan 

kemudian mengisi ruang-ruang antar pola, 

menciptakan efek musikal yang padat dan 

bersemangat. Kesulitan utama yang 

dialami peserta adalah menjaga stamina 

dan konsentrasi, karena permainan lagu ini 

menuntut ketahanan fisik sekaligus 

ketepatan ritme. 

Pengalaman peserta selama pelatihan juga 

memberikan gambaran menarik. Beberapa 

siswa MTs Muhammadiyah yang awalnya 

belum pernah memegang talempong 

merasa canggung pada pertemuan 

pertama. Mereka kesulitan menyesuaikan 

pukulan dengan tempo dasar. Namun, 

setelah dua kali pertemuan, mereka mulai 

menunjukkan kemajuan. Salah satu siswa 

bahkan mengaku merasa bangga bisa 

memainkan talempong karena menurutnya 

“selama ini hanya tahu dari cerita orang 

tua, sekarang bisa ikut main langsung.” 

Sementara itu, anggota Sanggar Seni “Nan 

Ampek” menunjukkan motivasi yang lebih 

tinggi karena mereka memang sudah 

memiliki minat di bidang seni tradisi. Bagi 

mereka, pelatihan ini menjadi kesempatan 

untuk memperkaya repertoar sekaligus 

memperkuat identitas sanggar sebagai 

penjaga tradisi. 

Dari sisi sosial, keterlibatan tokoh lokal 

seperti Hajizar memiliki dampak besar. 

Sebagai pensiunan dosen ISI 

Padangpanjang dan putra asli Bungo 

Tanjuang, ia memiliki legitimasi sosial 

yang membuat masyarakat percaya dan 

termotivasi untuk ikut serta. Kehadirannya 

menunjukkan bahwa pewarisan budaya 

tidak hanya membutuhkan metode, tetapi 

juga figur panutan yang dapat 

menjembatani generasi tua dan generasi 

muda. Hal ini sesuai dengan teori 

Vygotsky (1978) tentang pentingnya peran 

more knowledgeable other dalam proses 

belajar. 

Diskusi dengan masyarakat setempat juga 

mengungkapkan adanya kerinduan untuk 

kembali melihat Talempong Pacik 

dimainkan pada acara adat. Seorang tokoh 

masyarakat menyampaikan bahwa pada 

masa lalu, suara talempong selalu hadir 

dalam pesta perkawinan dan batagak 

penghulu. Kini, suasana itu jarang 

ditemukan, sehingga kegiatan pelatihan ini 

membangkitkan nostalgia sekaligus 

harapan baru. Dari sini terlihat bahwa 

pelatihan tidak hanya berdampak pada 

peserta, tetapi juga pada masyarakat yang 

lebih luas. 

Dari perspektif pendidikan, pelatihan 

Talempong Pacik terbukti efektif 

menanamkan nilai disiplin dan kerja sama. 

Peserta harus hadir tepat waktu karena 

permainan ensambel tidak dapat dimulai 

tanpa kehadiran semua unit. Mereka juga 

belajar menghargai peran orang lain, 

karena setiap kesalahan kecil dapat 

memengaruhi keseluruhan permainan. 

Kondisi ini memperlihatkan bagaimana 

seni tradisi dapat menjadi sarana 

pembelajaran karakter yang kontekstual 

dan menyenangkan. 

Tantangan yang dihadapi selama kegiatan 

antara lain keterbatasan jumlah instrumen. 

Tidak semua peserta dapat berlatih secara 

bersamaan karena jumlah talempong 

terbatas. Untuk mengatasi hal ini, tim 

pengabdian membagi peserta ke dalam 

kelompok kecil yang bergiliran. Tantangan 

lain adalah kesinambungan program. 

Karena kegiatan ini didanai secara mandiri, 



 
Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember  (2025)  

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza 

 
 

 

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN  2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online) 
 

Page | 225 

keberlanjutan latihan sangat bergantung 

pada inisiatif masyarakat dan dukungan 

pemerintah nagari. Oleh karena itu, salah 

satu rekomendasi yang muncul adalah 

perlunya dukungan institusional dalam 

bentuk penyediaan instrumen baru, 

fasilitasi ruang latihan, serta program rutin 

yang melibatkan sekolah dan sanggar. 

Dari sisi teoretis, kegiatan ini 

memperlihatkan bagaimana konsep 

pewarisan budaya (Doris, 2016) dapat 

diimplementasikan dalam praktik. 

Pewarisan tidak hanya dilakukan dalam 

lingkup keluarga, tetapi juga dalam 

komunitas yang lebih luas. Sanggar seni 

dan sekolah menjadi medium baru yang 

menggantikan peran pewarisan tradisional 

yang mulai melemah. Selain itu, teori 

pembelajaran sosial Vygotsky (1978) 

terbukti relevan, karena peserta belajar 

melalui interaksi dengan instruktur, tokoh 

lokal, dan teman sebaya. Pembelajaran 

kolaboratif ini memungkinkan peserta 

berkembang lebih cepat daripada belajar 

secara individual. 

Implikasi lebih jauh dari kegiatan ini 

adalah peluang pengembangan pariwisata 

budaya. Nagari Bungo Tanjuang memiliki 

potensi untuk menjadikan Talempong 

Pacik sebagai atraksi budaya yang dapat 

dipentaskan dalam acara adat maupun 

paket wisata. Dengan demikian, seni 

tradisi tidak hanya dipertahankan sebagai 

warisan, tetapi juga diberdayakan sebagai 

sumber ekonomi kreatif. Hal ini sejalan 

dengan upaya pemerintah dalam 

mengembangkan pariwisata berbasis 

budaya di Sumatera Barat. 

Pada akhirnya, kegiatan pengabdian ini 

membuktikan bahwa revitalisasi seni 

tradisi bukan pekerjaan yang mustahil. 

Dengan strategi yang tepat, dukungan 

tokoh lokal, dan partisipasi generasi muda, 

Talempong Pacik dapat kembali hidup di 

tengah masyarakat. Lebih dari itu, kegiatan 

ini menunjukkan bahwa seni tradisi dapat 

berfungsi sebagai media pendidikan, 

sarana pemberdayaan, dan potensi 

ekonomi. Dengan demikian, program 

pengabdian di Bungo Tanjuang dapat 

dijadikan model bagi nagari lain yang 

menghadapi persoalan serupa dalam 

pewarisan budaya. 

 

SIMPULAN 

Kegiatan pengabdian masyarakat 

yang dilaksanakan di Nagari Bungo 

Tanjuang berhasil membuktikan bahwa 

Talempong Pacik masih memiliki daya 

hidup yang kuat ketika diwariskan 

kembali kepada generasi muda melalui 

pendekatan pendidikan partisipatif. 

Pelatihan yang diberikan kepada siswa 

MTs Muhammadiyah dan anggota Sanggar 

Seni “Nan Ampek” menunjukkan hasil 

yang menggembirakan, di mana peserta 

mampu mempelajari dan memainkan dua 

repertoar utama, yaitu Gua Indang dan Gua 

Tari Piring. Meskipun penguasaan belum 

sempurna, kemampuan dasar yang 

ditunjukkan oleh peserta menjadi modal 

awal yang penting untuk kelanjutan 

pewarisan. 

Simpulan penting dari kegiatan ini adalah 

bahwa pelestarian seni tradisi tidak dapat 

dilepaskan dari konteks sosial dan 

pendidikan. Pewarisan budaya yang 

dahulu berlangsung secara alami kini 

memerlukan intervensi terstruktur melalui 

sekolah, sanggar, dan program pengabdian 

masyarakat. Prinsip interaksi sosial 

sebagaimana dijelaskan Vygotsky (1978) 



 
Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember  (2025)  

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza 

 
 

 

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN  2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online) 
 

Page | 226 

terbukti relevan, karena peserta 

berkembang lebih cepat melalui bimbingan 

tokoh lokal, instruktur, dan kolaborasi 

dengan teman sebaya. Hal ini sejalan 

dengan konsep pewarisan budaya (Doris, 

2016) yang menekankan kesinambungan 

praktik kolektif sebagai kunci bertahannya 

sebuah tradisi. 

Kegiatan ini juga memperlihatkan 

implikasi yang lebih luas. Pertama, secara 

sosial, masyarakat kembali menumbuhkan 

rasa bangga terhadap warisan budaya 

mereka. Kedua, secara pendidikan, 

Talempong Pacik berfungsi sebagai media 

pembelajaran karakter yang menanamkan 

disiplin, kerja sama, dan toleransi. Ketiga, 

secara kultural, kegiatan ini membuka 

peluang pengembangan pariwisata 

berbasis budaya yang dapat memberikan 

manfaat ekonomi bagi masyarakat nagari. 

Namun, sejumlah tantangan masih perlu 

diatasi, terutama keterbatasan instrumen, 

dukungan dana, dan kesinambungan 

program. Oleh karena itu, keberhasilan 

jangka panjang memerlukan sinergi antara 

akademisi, pemerintah nagari, sanggar 

seni, dan masyarakat luas. Dengan 

dukungan kelembagaan yang lebih kuat, 

diharapkan Talempong Pacik tidak hanya 

bertahan, tetapi juga berkembang sebagai 

identitas budaya yang berharga bagi 

Minangkabau dan bangsa Indonesia pada 

umumnya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 

 
Akbari, F. R., & Hidayat, H. A. (2023). Analisis 

Talempong Pacik Di Guguak Gadang 

Nagari Kubang Kota Sawahlunto. Em, 

1(2), 152–168. 

https://doi.org/10.24036/em.v1i2.36 

D’Agostino, M. E. (2020). Reclaiming and 

Preserving Traditional Music: Aesthetics, 

Ethics and Technology. Organised Sound, 

25(1), 106–115. 

https://doi.org/10.1017/s1355771819000505 

Darlenis, T. (2022). Internet-Era Patterns of 

Protection and Inheritance Methods for 

Minangkabau Talempong Pacik Music. 

International Journal of Visual and 

Performing Arts, 4(1), 47–52. 

https://doi.org/10.31763/viperarts.v4i1.735 

Dino, A., & Syeilendra, S. (2021). 

Pengembangan Pola Rithem Tradisi 

Minangkabau Dalam Proses Penggarapan 

Karya Musik Dream High. Jurnal 

Sendratasik, 10(4), 135. 

https://doi.org/10.24036/js.v10i4.116574 

Miftahurrahmi, M., Pratiwi, I. O., Huda, F., & 

Habibi, M. (2024). Ethnomathematics 

Exploration in the Traditional Art of 

Randai Minangkabau. Kalamatika Jurnal 

Pendidikan Matematika, 9(1), 99–120. 

https://doi.org/10.22236/kalamatika.vol9n

o1.2024pp99-120 

Newman, T., Curtis, K., & Stephens, J. (2003). 

Do Community-Based Arts Projects Result 

in Social Gains? A Review of the 

Literature. Community Development 

Journal, 38(4), 310–322. 

https://doi.org/10.1093/cdj/38.4.310 

Nursyam, A., Nofridayati, N., Yusnelli, Y., 

Emridawati, E., & Hamzaini, H. (2022). 

Bentuk Pertunjukan Group Gandang 

Tambua Dan Talempong Pacik  Sanggar 

Bukik Junjuang Sirih Nagari Paninggahan 

Kabupaten Solok. Jurnal Sendratasik, 11(3), 

381. 

https://doi.org/10.24036/js.v11i3.119513 

Nursyirwan, N., Enida, D., Alfalah, A., & 

Najmi, M. (2025). Talempong Music in 

West Sumatra. Spafa Journal, 9, 78–92. 

https://doi.org/10.26721/spafajournal.i39kf

22kki 

Primadesi, Y. (2013). Preservasi Pengetahuan 

Dalam Tradisi Lisan Seni Pertunjukan 

Randai  Di Minangkabau Sumatera Barat. 

Jurnal Kajian Informasi & Perpustakaan, 1(2), 

179. 



 
Jurnal Batoboh, Vol 10,No 2Juli-Desember  (2025)  

Firman, Elizar, Syafniati, Rafiloza 

 
 

 

Copyright © 2025, Jurnal Batoboh, ISSN  2548-5458 (print), ISSN 2599-1906 (online) 
 

Page | 227 

https://doi.org/10.24198/jkip.v1i2.12060 

Putra, G. L., Yurnalis, Y., & Syafniati, S. (2023). 

Fungsi Talempong Pacik  Dalam Upacara 

Perkawinan Dan Batagak. Jmen, 3(2), 165. 

https://doi.org/10.26887/jmen.v3i2.4066 

Rustim, R., Irwan, I., Ernawita, & Yusnelli. 

(2023). Traditional Art in Minangkabau 

Culture. Journal of Scientific Research 

Education and Technology (Jsret), 2(4), 1683–

1691. 

https://doi.org/10.58526/jsret.v2i4.282 

Sari, Q., & Rosalina, V. (2023). Manggopoh 

Dalam Bingkai: Weaving the History of 

Siti Manggopoh Into the Choreography of 

a Dance Work. Gondang Jurnal Seni Dan 

Budaya, 7(1), 238. 

https://doi.org/10.24114/gondang.v7i1.495

55 

Syeilendra, S., & Sari, A. M. (2023). Alu 

Katentong Performance, History, Form, 

and Function at a Wedding Event in 

Padang Laweh. Dewa Ruci Jurnal 

Pengkajian Dan Penciptaan Seni, 18(2), 206–

216. 

https://doi.org/10.33153/dewaruci.v18i2.54

17 

Wulandari, T., Warmansyah, J., Fitriani, W., 

Yuningsih, R., Sari, M., & Naffari, A. K. 

(2024). Unlocking Musical Brilliance: How 

Traditional Talempong Pacik Music 

Enhances the Intelligence of Children 

Aged 5-6 Years. Indonesian Journal of Early 

Childhood Educational Research (Ijecer), 3(1), 

49. 

https://doi.org/10.31958/ijecer.v3i1.12461 

Yusman, A. F. (2021). Talempong Pacik as 

Kinship Solidarity Unifier in Nagari 

Bungo Tanjuang Batipuh Sub-Disrict 

Tanah Datar District. Soshum Jurnal Sosial 

Dan Humaniora, 11(1), 13–19. 

https://doi.org/10.31940/soshum.v11i1.226

3 

Yusman, A. F., & Indrayuda, I. (2019). 

Talempong Pacik Dalam Kehidupan 

Masyarakat Nagari Bungo Tanjung: Studi 

Tentang Pola Dan Bentuk Pewarisan. 

Gorga Jurnal Seni Rupa, 8(2), 409. 

https://doi.org/10.24114/gr.v8i2.15732 

 


