ETNOGRAPHY : JURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY VOL 4 NO 2,2025

Ethnography
Journal of Cultural Anthropology

ISSN : 3031-1616 | DOI : 0.26887/ethnography.v3il
Available online at : https://journal.isi-padangpanjang.ac.id/index.php/Ethno

ANALISIS SEMIOTIKA TRADISI ANTUANG-ANTUANG DALAM UPACARA
KEMATIAN DI NAGARI SAOK LAWE

Fitria
Program Studi Antropologi Budaya Fakultas Seni Pertunjukan

Institut Seni Indonesia Padangpanjang. ]| Bahder Johan Padang Panjang Sumatera Barat
E-mail: fitriya2426@gmail.com

Submiited:10-8-2025 I Accepted:10-11-2025 Published:30-12-2025

ABSTRAK

Tradisi Antuang-antuang merupakan bagian dari ritual manyaratuih, yaitu upacara peringatan 100 hari
kematian yang dilaksanakan masyarakat Nagari Saok Laweh, Kabupaten Solok, Sumatera Barat. Tradisi ini
diwujudkan melalui pemberian hiasan gantung berisi makanan yang dibawa oleh sumandan sebagai simbol
empati dan penghormatan kepada alim ulama yang memimpin prosesi doa. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis makna simbolik Antuang-antuang dalam konteks upacara kematian melalui perspektif
semiotika Charles Sanders Peirce. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan teknik
pengumpulan data berupa observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan tokoh adat dan
masyarakat, serta studi pustaka. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Antuang-antuang berfungsi sebagai
tanda budaya yang memuat relasi ikon, indeks, dan simbol. Secara ikonikal, bentuk Antuang-antuang
merepresentasikan unsur estetika adat Minangkabau; secara indeksikal menandai pelaksanaan ritual
manyaratuih; dan secara simbolik merepresentasikan nilai empati, keikhlasan, serta transisi emosional
keluarga yang ditinggalkan dari duka menuju penerimaan. Temuan ini menegaskan bahwa Antuang-
antuang tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap ritual, tetapi sebagai medium komunikasi simbolik dalam
sistem adat masyarakat Nagari Saok Laweh.

Kata Kunci : Semiotika; Antuang-antuang; Tradisi Kematian; Budaya Minangkabau

PENDAHULUAN talkin sebagai bentuk bimbingan spiritual,

Ritual kematian di  Indonesia
merepresentasikan fenomena budaya yang
kompleks dan melampaui pemaknaan
kematian sebagai akhir biologis semata,
karena mencakup dimensi sosial dan
spiritual. Berbagai penelitian pada kelompok
etnis di Indonesia menunjukkan keragaman
praktik ritual kematian yang dibentuk oleh
kepercayaan lokal serta pengaruh ajaran
Islam. Masyarakat Alas di Aceh Tenggara,
misalnya, melaksanakan ritual kematian
yang meliputi memandikan jenazah,
mengkiran (mengelilingi peti jenazah), serta

yang berfungsi memperkuat solidaritas
komunitas sekaligus menghormati tradisi
Islam (Ainun Mardiah et al., 2022). Demikian
pula, ritual kematian masyarakat Aceh
memperlihatkan proses akulturasi yang
berhasil antara tradisi pra-Islam dan ajaran
Islam (Manan & Arifin, 2019).

Selain fungsi spiritual, ritual kematian
juga menjalankan berbagai fungsi sosial.
Pada masyarakat Minahasa, ritual kematian
berperan dalam memfasilitasi transisi ruh
sekaligus membangun solidaritas sosial
melalui partisipasi kolektif masyarakat

48



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY
VOLUME 4 NOMOR 2, JULI - DESEMBER 2025

(Singal et al, 2018). Masyarakat Dayak
Tumon memandang upacara kematian
sebagai sarana menjaga keseimbangan
kosmis antara dunia orang hidup dan orang
yang telah meninggal (Eka, 2019). Di
Lombok, mekanisme solidaritas ekonomi
seperti banjar kematian menunjukkan
bagaimana ritual kematian menjadi medium
dukungan timbal balik dan penguatan kohesi
sosial (Jamiluddin, 2022). Sementara itu,
dalam budaya Jawa, Madura, dan Toraja,
upacara kematian memanfaatkan elemen-
elemen simbolik yang merepresentasikan
nilai-nilai budaya serta relasi manusia
dengan alam (Ilma & Bakthawar, 2020).
Dalam konteks masyarakat
Minangkabau, upacara kematian merupakan
bagian dari sistem adat yang terstruktur dan
dijalankan berdasarkan tahapan tertentu.
Salah satu ritual yang memiliki kedudukan
penting adalah tradisi manyaratuih hari,
yaitu upacara peringatan seratus hari
kematian yang mencerminkan kuatnya
solidaritas sosial serta upaya pelestarian
budaya. Tradisi ini dilaksanakan melalui
beberapa tahapan, mulai dari persiapan,
proses pengundangan, hingga penyajian
makanan secara komunal kepada para tamu
dan tokoh adat ; (Hafazah et al., 2015; Putri,
2024). Makanan tradisional disajikan
menggunakan perlengkapan khusus seperti
piring, talam, dan wadah seremonial lainnya
dengan penataan yang mengikuti ketentuan
adat yang telah disepakati. Pelaksanaan
manyaratuih juga menunjukkan variasi
antarwilayah, di mana pada beberapa daerah
dikenal praktik manyanda yang melibatkan
pembagian pakaian dan partisipasi aktif
masyarakat (Mita et al., 2019; Ramadhani et
al., 2024). Secara fungsional, upacara ini
tidak hanya bertujuan untuk menghormati
orang yang telah meninggal, tetapi juga
berperan dalam menjaga struktur sosial,
mempererat hubungan kekerabatan, serta
memperkuat komunitas ;
(Anggraini et al,, 2020; Apri Yolanda et al,
2020). Meskipun menghadapi tantangan

solidaritas

Fitria

modernisasi, masyarakat Minangkabau
secara aktif mempertahankan tradisi
manyaratuih melalui dukungan

kelembagaan dan upaya edukatif agar nilai-
nilai budaya yang terkandung di dalamnya
tetap lestari (Yunita, 2021).

Meskipun Antuang-antuang hadir
secara Kkonsisten dalam praktik adat,
pemaknaan terhadap tradisi ini umumnya
dipahami secara normatif dan diwariskan
melalui  kebiasaan, tanpa penjelasan
konseptual yang sistematis. Antuang-
antuang sering dipandang sekadar sebagai
pelengkap ritual atau bentuk pemberian
kepada alim ulama, padahal secara visual,
bentuk, warna, serta konteks
penggunaannya menunjukkan adanya
sistem tanda yang kompleks. Setiap unsur
dalam Antuang-antuang—mulai dari bentuk
gantungan, ornamen bunga, warna-warna
yang digunakan, hingga waktu dan pihak
yang membawanya—mengandung pesan
simbolik yang berkaitan dengan empati,
keikhlasan, serta proses transisi emosional
keluarga dari suasana duka menuju

penerimaan.
Berbagai penelitian menunjukkan
bahwa analisis semiotika dengan

menggunakan model triadik Charles Sanders
Peirce—ikon, indeks, dan simbol—telah
banyak diterapkan dalam kajian sastra dan
budaya. Dalam kajian sastra, pendekatan ini
digunakan untuk mengungkap makna
tersembunyi dalam cerpen dan novel melalui
analisis sistematis terhadap tanda-tanda
yang membangun teks ; (Kartika & Supena,
2024; Wulandari & Siregar, 2020) Dalam
konteks budaya, semiotika Peirce juga
digunakan untuk menganalisis upacara adat
kematian, seperti ritual Tor-tor Sombah
dalam pemakaman masyarakat Batak Toba,
di mana unsur-unsur seremonial berfungsi
sebagai tanda budaya yang menyampaikan
makna sosial tertentu (Akbar, 2022). Selain
itu, ekspresi budaya Minangkabau telah
dikaji secara semiotik, antara lain melalui
analisis  pantun  Minangkabau yang

49



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY
VOLUME 4 NOMOR 2, JULI - DESEMBER 2025

menunjukkan operasionalisasi ikon, indeks,
dan simbol pada berbagai lapisan teks
(Astuti, 2020), serta simbol-simbol dalam
upacara kematian seperti suntiang bungo
sanggua yang merepresentasikan
kehormatan dan solidaritas sosial (Anggraini
etal.,, 2020).

Meskipun pendekatan
Peirce telah digunakan dalam berbagai
kajian budaya, sejumlah evaluasi Kkritis
menunjukkan adanya permasalahan
metodologis dalam penerapannya. Beberapa
penelitian masih mengalami kekeliruan
dalam membedakan makna denotatif dan
konotatif, serta belum menerapkan model
triadik Peirce secara menyeluruh dan
konsisten (Talani et al., 2023). Kondisi ini
menunjukkan bahwa kajian semiotika
terhadap tradisi ritual kematian masih
menyisakan ruang pengembangan,
khususnya dalam analisis objek ritual
sebagai sistem tanda yang utuh. Oleh karena
itu, penelitian ini menempatkan Tradisi
Antuang-antuang dalam upacara kematian
manyaratuih sebagai fokus kajian dengan
penerapan kerangka semiotika Peirce secara
konseptual dan metodologis yang lebih
terstruktur, guna memperkaya pemahaman
makna simbolik dalam tradisi kematian
masyarakat Minangkabau.

Berdasarkan latar belakang tersebut,
penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
makna simbolik Tradisi Antuang-antuang
dalam upacara kematian manyaratuih serta
menjelaskan peran simbol tersebut dalam

semiotika

membangun nilai empati, keikhlasan, dan
harmoni sosial masyarakat Nagari Saok
Laweh. Penelitian ini diharapkan dapat
memberikan Kkontribusi akademik dalam
kajian antropologi budaya, khususnya dalam
pemahaman ritual kematian sebagai sistem
tanda, sekaligus menjadi bagian dari upaya
dokumentasi dan pelestarian tradisi lokal
agar tetap bermakna di tengah dinamika
perubahan sosial dan budaya.

Fitria

METODE
Penelitian ini

menggunakan
pendekatan kualitatif deskriptif dengan
tujuan untuk
menginterpretasikan
Tradisi Antuang-antuang dalam upacara
kematian manyaratuih di Nagari Saok
Laweh, Kabupaten Solok, Sumatera Barat.
kualitatif ~ dipilih
penelitian ini berfokus pada pemaknaan,
nilai budaya, serta konteks sosial yang
melekat pada praktik tradisi, bukan pada
pengukuran kuantitatif. Penelitian ini
memandang tradisi sebagai fenomena
budaya yang hanya dapat dipahami secara
utuh melalui pengalaman, narasi, dan
interpretasi para pelaku adat.

Lokasi penelitian ditetapkan di Nagari
Saok Laweh karena wilayah ini masih secara
konsisten melaksanakan tradisi Antuang-
antuang dalam prosesi
khususnya pada tingkatan alek manangah
dan alek gadang. Objek penelitian adalah
Tradisi Antuang-antuang sebagai bagian dari
sistem ritual kematian, sementara subjek
penelitian meliputi tokoh adat, Bundo
Kandung, alim ulama, serta masyarakat yang
terlibat langsung dalam pelaksanaan
upacara. Pemilihan informan dilakukan
menggunakan teknik snowball sampling,
yaitu penentuan informan berdasarkan
rekomendasi dari informan sebelumnya
hingga data yang diperoleh dianggap jenuh.

Pengumpulan data dilakukan melalui
beberapa teknik, yaitu observasi lapangan,
wawancara mendalam, dan studi pustaka.
Observasi dilakukan dengan mengamati
secara langsung pelaksanaan upacara
manyaratuih, khususnya pada penggunaan
proses
pembuatan, pembawaan oleh sumandan,
hingga pemberiannya kepada alim ulama.
Wawancara mendalam dilakukan secara
semi-terstruktur dengan informan kunci,
antara lain seorang Bundo Kandung serta
anggota masyarakat yang memahami adat
setempat, guna menggali pemahaman

memahami dan

makna simbolik

Pendekatan karena

manyaratuih,

Antuang-antuang, mulai dari

50



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY
VOLUME 4 NOMOR 2, JULI - DESEMBER 2025

mereka mengenai fungsi, makna, dan nilai
yang terkandung dalam Tradisi Antuang-
antuang. Studi pustaka dilakukan dengan
menelaah buku, artikel jurnal, dan sumber
tertulis lain yang relevan dengan topik
tradisi kematian, semiotika, dan budaya
Minangkabau.

Analisis data dilakukan
interpretatif dengan menggunakan teori
semiotika Charles Sanders Peirce sebagai
kerangka analisis utama. Data yang
diperoleh dari observasi dan wawancara
diklasifikasikan dan dianalisis berdasarkan
tiga kategori tanda, yaitu ikon, indeks, dan
simbol. Melalui proses ini, Antuang-antuang
dipahami tidak hanya sebagai objek material
dalam ritual, tetapi sebagai sistem tanda
yang merepresentasikan hubungan sebab-
akibat, kesepakatan sosial, serta nilai-nilai
budaya yang hidup dalam masyarakat Nagari
Saok Laweh. Hasil analisis kemudian
disajikan secara deskriptif-analitis untuk
menjelaskan
Antuang-antuang dalam konteks upacara
kematian manyaratuih.

Secara

makna simbolik Tradisi

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Tradisi Antuang-antuang
Struktur Upacara Manyaratuih
Upacara kematian manyaratuih di
Nagari Saok Laweh merupakan puncak dari
rangkaian ritual pascakematian yang
dilaksanakan pada hari ke-100 setelah
seseorang  meninggal
pelaksanaannya, masyarakat membedakan
upacara manyaratuih ke dalam tiga tingkatan

dalam

dunia. Dalam

adat, yaitu alek ketek, alek manangah, dan
alek gadang. Ketiga bentuk
mencerminkan kemampuan sosial-ekonomi
serta kesepakatan adat keluarga yang
ditinggalkan (sipangka). Tradisi Antuang-
antuang hanya hadir dalam alek manangah
dan alek gadang, yang menandakan bahwa
tradisi ini memiliki kedudukan khusus dan

tersebut

tidak bersifat universal dalam seluruh bentuk
upacara kematian.
Pada alek manangah, pelaksanaan

Fitria

ritual dilakukan dengan mengadakan
makan bajamba tanpa
penyembelihan sapi, sedangkan alek gadang
dilaksanakan secara lebih besar dengan
penyembelihan sapi dan keterlibatan niniak
mamak serta alim ulama dalam jumlah lebih
banyak. Dalam kedua bentuk alek tersebut,
Antuang-antuang dibawa oleh sumandan,
yaitu menantu perempuan dari keluarga
sipangka, dan digantungkan di rumah duka.
Kehadiran = Antuang-antuang  menandai
bahwa keluarga sipangka telah
menyelesaikan fase duka
melaksanakan kewajiban adat manyaratuih
secara penuh.

mando’a dan

utama dan

Gambar 1. Kegiatan Masak bersama dirumah Si
Pangka (Alek Manangah)
(Sumber : Fitriah, 2025)

2. Antuang-antuang sebagai Objek Ritual
dan Penanda Sosial

Secara
merupakan benda berbentuk gantungan yang
dihiasi dengan bunga-bunga dari kertas
minyak serta berisi makanan, seperti kue

material, Antuang-antuang

atau pinyaran. Antuang-antuang digantung di
rumah sipangka selama pelaksanaan ritual
manyaratuih dan kemudian diberikan kepada
alim ulama yang memimpin prosesi doa.
Fungsi ini menunjukkan bahwa Antuang-
antuang tidak sekadar berperan sebagai
hiasan, tetapi sebagai medium pertukaran
simbolik antara keluarga yang ditinggalkan
dan tokoh agama.

51



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY
VOLUME 4 NOMOR 2, JULI - DESEMBER 2025

Kehadiran = Antuang-antuang juga
berfungsi sebagai penanda sosial di ruang
publik. Bagi masyarakat sekitar, Antuang-
antuang mengindikasikan bahwa telah terjadi
kemalangan dalam keluarga sipangka dan
bahwa keluarga tersebut sedang berada pada
fase akhir masa berkabung. Dengan demikian,
Antuang-antuang berperan sebagai tanda
visual yang mengkomunikasikan status sosial
dan emosional keluarga kepada
komunitasnya tanpa perlu penjelasan verbal.

3. Bentuk, Warna, dan Estetika Antuang-
antuang

Bentuk Antuang-antuang menunjukkan
keterkaitan yang kuat dengan estetika adat
Minangkabau. Empat batang bambu yang
menonjol ke luar menyerupai gonjong Rumah

Gadang, yang secara simbolik
merepresentasikan identitas budaya
Minangkabau. = Ornamen bunga yang

digunakan, seperti bunga kembang goyang,
juga dikenal luas sebagai elemen hias dalam
suntiang anak daro dan berbagai upacara
adat lainnya. Kesamaan bentuk ini
menunjukkan  adanya  kesinambungan
simbolik antara tradisi kematian dan tradisi
kehidupan dalam budaya Minangkabau.

Gambar 2. Antuang-antuang salah satu masyarakat
Nagari Saok Laweh
(Sumber : Fitriah, 2025)

Warna-warna cerah yang digunakan
dalam Antuang-antuang—seperti merabh,

Fitria

kuning, hitam, dan putih—secara umum
dimaknai sebagai representasi kekuatan
hidup, penghormatan, keseimbangan, dan
pemurnian. Meskipun masyarakat tidak
secara eksplisit memberikan penafsiran
simbolik terhadap setiap warna, keberadaan
warna-warni tersebut berfungsi sebagai
kontras terhadap suasana duka. Antuang-
antuang menghadirkan
perubahan atmosfer rumah duka, dari
kesuraman menuju suasana yang lebih terang
dan penuh harapan.

secara visual

4. Analisis Semiotika Tradisi Antuang-
antuang Perspektif Charles Sanders Peirce

Dalam perspektif semiotika Charles
Sanders Peirce, Tradisi Antuang-antuang
dapat dipahami sebagai sistem tanda yang
melibatkan relasi ikon, indeks, dan simbol.
Secara ikonikal, bentuk bunga dan struktur
Antuang-antuang menyerupai objek yang
dikenal dalam budaya Minangkabau, seperti
bunga asli dan gonjong Rumah Gadang.
Kemiripan ini memungkinkan masyarakat
secara langsung mengenali makna visual
Antuang-antuang tanpa memerlukan
penjelasan tambahan.

Secara indeksikal, kehadiran Antuang-
antuang menunjukkan hubungan sebab-
akibat dengan peristiwa kematian dan
pelaksanaan ritual manyaratuih. Antuang-
bahwa telah
berlalu seratus hari sejak kematian si mayit
sipangka telah
memenuhi kewajiban adatnya. Hubungan
faktual dan
kontekstual, karena Antuang-antuang hanya

antuang mengindikasikan

dan bahwa keluarga

indeksikal ini  bersifat

muncul pada kondisi dan waktu tertentu.
Sementara itu, simbolik,

Antuang-antuang merepresentasikan nilai

secara

empati, keikhlasan, dan ikatan kekeluargaan
antara sumandan, sipangka, dan komunitas
adat. Pemberian Antuang-antuang kepada
alim ulama merupakan bentuk simbolik
ucapan terima kasih atas doa yang
dipanjatkan selama seratus hari. Simbol ini
bekerja berdasarkan kesepakatan sosial yang

52



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY
VOLUME 4 NOMOR 2, JULI - DESEMBER 2025

dipahami bersama oleh masyarakat Nagari
Saok Laweh dan diwariskan melalui praktik
adat secara turun-temurun.

5. Antuang-antuang sebagai Media
Transisi Emosional dan Harmoni Sosial

Selain sebagai sistem tanda budaya,
Antuang-antuang juga berfungsi sebagai
media transisi emosional bagi keluarga yang
ditinggalkan. Warna-warni dan bentuk hiasan
Antuang-antuang merepresentasikan
harapan agar kesedihan yang menyelimuti
rumah duka dapat perlahan digantikan
dengan keikhlasan dan kedamaian. Tradisi ini
membantu keluarga sipangka untuk secara
simbolik menutup masa berkabung dan
kembali menjalani kehidupan sosial secara
normal.

Dalam konteks sosial yang lebih luas,
Tradisi ~ Antuang-antuang  memperkuat
harmoni dan solidaritas masyarakat. Melalui
keterlibatan sumandan, alim ulama, niniak
mamak, dan masyarakat sekitar, ritual
manyaratuih menjadi ruang kolektif untuk
berbagi duka dan mempererat hubungan
sosial. Dengan demikian, Antuang-antuang
tidak hanya berfungsi sebagai objek ritual,
tetapi juga sebagai medium komunikasi
simbolik yang menjaga keseimbangan
emosional dan sosial dalam masyarakat
Nagari Saok Laweh.

KESIMPULAN

Tradisi Antuang-antuang merupakan
bagian integral dari upacara kematian
manyaratuih di Nagari Saok Laweh,
Kabupaten Solok, yang tidak hanya
berfungsi sebagai pelengkap ritual, tetapi
sebagai sistem tanda budaya yang sarat
makna. Melalui pendekatan semiotika
Charles Sanders Peirce, penelitian ini
menunjukkan Antuang-antuang
mengandung relasi ikon, indeks, dan simbol
yang merepresentasikan nilai empati,
keikhlasan, serta
keluarga dari suasana duka menuju
penerimaan. Dengan demikian, Antuang-

bahwa

transisi emosional

Fitria

antuang berperan sebagai medium
simbolik antara keluarga
sipangka, sumandan, alim ulama, dan

komunitas adat.

komunikasi

Secara kultural, Antuang-antuang
berfungsi sebagai penanda sosial yang
mengindikasikan telah dilaksanakannya
ritual manyaratuih pada tingkatan alek
manangah atau alek gadang. Kehadirannya
menandai penyelesaian kewajiban adat
sekaligus menjadi simbol penghormatan
dan ucapan terima kasih kepada alim ulama
yang memimpin prosesi doa selama seratus
hari. Fungsi ini memperlihatkan bahwa
tradisi kematian tidak hanya berorientasi
pada hubungan manusia dengan yang telah
meninggal, tetapi juga pada penguatan
relasi sosial dan harmoni komunitas yang
ditinggalkan.

Implikasi  dari
menunjukkan bahwa Tradisi Antuang-
antuang memiliki peran penting dalam
menjaga kesinambungan nilai budaya dan
identitas masyarakat Nagari Saok Laweh. Di
tengah dinamika perubahan sosial dan
modernisasi, pemahaman terhadap makna
simbolik tradisi ini menjadi krusial agar
praktik adat tidak mengalami reduksi
makna atau sekadar menjadi formalitas
ritual. Oleh karena itu, penelitian ini

penelitian  ini

diharapkan dapat menjadi rujukan dalam
upaya dokumentasi, pendidikan budaya,
serta pelestarian tradisi lokal berbasis
pemahaman semiotik yang kontekstual.

DAFTAR PUSTAKA
Ainun Mardiah, Sori Monang, & Aulia Kamal.
(2022). Ritual Kematian dalam

Masyarakat Suku Alas di Desa Batu
Mbulan II, Aceh Tenggara. SINTHOP:
Media Kajian Pendidikan, Agama, Sosial
Dan Budaya, 1(2), 125-144.
https://doi.org/10.22373/sinthop.v1i2
.2394

Akbar, 1. (2022). Pergelaran Tor-Tor Sombah
pada Upacara Adat Kematian Saur

53



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY
VOLUME 4 NOMOR 2, JULI - DESEMBER 2025

Matua dalam Tinjauan Semiotika Peirce.
Bercadik: ~ Jurnal Pengkajian  Dan
Penciptaan Seni, 5(2).
https://doi.org/10.26887 /bcdk.v5i2.24
88

Anggraini, T., Fitriani, E., & Amri, E. (2020).
Makna Simbol Upacara Kematian:
Suntiang Bungo Sanggua dan Saluak.
Jurnal Socius: Journal of Sociology
Research and Education, 7(1), 45.
https://doi.org/10.24036/scs.v7i1.179

Apri Yolanda, B., Amri, E., & Fitriani, E.
(2020). Makna Upacara Kematian
Malapeh-lapeh bagi Masyarakat Nagari
Taluak Pesisir Selatan. Culture & Society:
Journal Of Anthropological Research,
1(3), 198-207.
https://doi.org/10.24036/csjar.v1i3.37

Astuti, D. P. ]. (2020). Semiotika Pantun
Minang pada Masyarakat Minangkabau

Kota Bengkulu. Disastra: Jurnal
Pendidikan =~ Bahasa  Dan  Sastra
Indonesia, 2(1), 43.
https://doi.org/10.29300/disastra.v2i
1.2708

Eka, N. (2019). UPACARA KEMATIAN PADA
MASYARAKAT DAYAK TUMON DI DESA
GUCI KABUPATEN LAMANDAU (KAJIAN
AGAMA DAN BUDAYA HINDU). Bawi
Ayah: Jurnal Pendidikan Agama Dan
Budaya Hindu, 8(2), 63-82.
https://doi.org/10.33363/ba.v8i2.297
Hafazah, S., Syarif, W., & Gusnita, W. (2015).
MAKANAN ADAT PADA ACARA
MANYARATUIH HARI DI NAGARI
PAKANDANGAN KECAMATAN ENAM
LINGKUNG. E-Journal Home Economic
and Tourism, 10.
https://api.semanticscholar.org/Corpu
sID:147589368
[lma, A. akbar, & Bakthawar, P. (2020).
Memaknai Upacara Kematian dalam
Bingkai Lokalitas Budaya Indonesia:
Studi Kasus Tiga Cerpen Pilihan
Kompas. SULUK: Jurnal Bahasa, Sastra,
Dan Budaya, 2(1), 14-22.

Fitria

https://doi.org/10.15642/suluk.2020.
2.1.14-22

Jamiluddin.  (2022). PERAN  BANJAR
KEMATIAN DALAM MENINGKATKAN
SOLIDARITAS SOSIAL MASYARAKAT
DUSUN KERUAK KECAMATAN KERUAK
KABUPATEN LOMBOK TIMUR. KASTA :
Jurnal Illmu Sosial, Agama, Budaya Dan

Terapan, 2(1), 1-10.
https://doi.org/10.58218/kasta.v2il.1
88

Kartika, E. W., & Supena, A. (2024). ANALISIS
SEMIOTIKA CHARLES SANDERS PEIRCE
DALAM NOVEL “PASUNG JIWA” KARYA
OKKY MADASARI. Pena Literasi, 7(1),
94. https://doi.org/10.24853 /pl.7.1.94-
101

Manan, A, & Arifin, M. (2019). CULTURAL
TRADITIONS IN DEATH RITUALS
WITHIN THE COMMUNITY OF PIDIE,
ACEH, INDONESIA. MIQOT: Jurnal IImu-
Ilimu Keislaman, 43(1), 130.
https://doi.org/10.30821/miqot.v43il.
670

Mita, M., Fitriani, E., & Hasmira, M. H. (2019).
Manyanda: Studi Struktural Fungsional
Manyanda Di Nagari Talang.
https://api.semanticscholar.org/Corpu
sID:227858763

Putri, S. E. (2024). Social Solidarity in
Manyaratuih Hari (The 100th Day)
Tradition in Taluak Community Tanah
Datar Regency West Sumatra. Alfuad:
Jurnal Sosial Keagamaan, 8(1), 50.
https://doi.org/10.31958/jsk.v8i1.108
73

Ramadhani, R. P., Dewi, S. F., S, N., & Bakhtiar,
Y. (2024). Tradisi Kematian Manyanda
di Nagari Talang Kabupaten Solok dan
Usaha Mempertahankannya. Journal of
Civic  Education, 7(2), 115-123.
https://doi.org/10.24036/jce.v7i2.107
6

Singal, Z. H., Kerebungu, F., Umaternate, A. R,,
Lamadirisi, M., & Salem, V. E. T. (2018).
The Values of The Death Ceremony
Tradition by The Local Community.

54



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY
VOLUME 4 NOMOR 2, JULI - DESEMBER 2025

Proceedings of the 1st International
Conference on Social Sciences (ICSS
2018). https://doi.org/10.2991 /icss-
18.2018.141

Talani, N. S.,, Kamuli, S., & Juniarti, G. (2023).

Problem tafsir semiotika dalam kajian
media dan komunikasi: Sebuah tinjauan
kritis. Bricolage: Jurnal Magister llmu
Komunikasi, 9(1), 103.
https://doi.org/10.30813/bricolage.v9i
1.3407

Wulandari, S., & Siregar, E. D. (2020). Kajian

Semiotika Charles Sanders Pierce: Relasi
Trikotomi (lkon, Indeks dan Simbol)
dalam Cerpen Anak Mercusuar Karya
Mashdar Zainal.
https://api.semanticscholar.org/Corpu
sID:225669698

Yunita, E. (2021). Peran Pustakawan dalam

Fitria

Menjaga Kebudayaan Mangaji di Nagari
Limau Manis Selatan, Kota Padang.
BIBLIOTIKA : Jurnal Kajian
Perpustakaan Dan Informasi, 5(1), 21.
https://doi.org/10.17977 /um008v5i12
021p21-27

55



