
ETNOGRAPHY : JURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY VOL  4  NO 2 , 2025 

 

 

Ethnography 
Journal of Cultural Anthropology 

ISSN : 3031-1616 | DOI : 0.26887/ethnography.v3i1 

Available online at : https://journal.isi-padangpanjang.ac.id/index.php/Ethno  
 

 

48 

ANALISIS SEMIOTIKA TRADISI ANTUANG-ANTUANG DALAM UPACARA 

KEMATIAN DI NAGARI SAOK LAWE 

Fitria 

Program Studi Antropologi Budaya Fakultas Seni Pertunjukan 
Institut Seni Indonesia Padangpanjang. Jl  Bahder Johan Padang Panjang Sumatera Barat 
E-mail: fitriya2426@gmail.com 
 
 

Submiited:10-8-2025 Accepted:10-11-2025 Published:30-12-2025 

 

A B S T R A K  

Tradisi Antuang-antuang merupakan bagian dari ritual manyaratuih, yaitu upacara peringatan 100 hari 
kematian yang dilaksanakan masyarakat Nagari Saok Laweh, Kabupaten Solok, Sumatera Barat. Tradisi ini 
diwujudkan melalui pemberian hiasan gantung berisi makanan yang dibawa oleh sumandan sebagai simbol 
empati dan penghormatan kepada alim ulama yang memimpin prosesi doa. Penelitian ini bertujuan untuk 
menganalisis makna simbolik Antuang-antuang dalam konteks upacara kematian melalui perspektif 
semiotika Charles Sanders Peirce. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan teknik 
pengumpulan data berupa observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan tokoh adat dan 
masyarakat, serta studi pustaka. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Antuang-antuang berfungsi sebagai 
tanda budaya yang memuat relasi ikon, indeks, dan simbol. Secara ikonikal, bentuk Antuang-antuang 
merepresentasikan unsur estetika adat Minangkabau; secara indeksikal menandai pelaksanaan ritual 
manyaratuih; dan secara simbolik merepresentasikan nilai empati, keikhlasan, serta transisi emosional 
keluarga yang ditinggalkan dari duka menuju penerimaan. Temuan ini menegaskan bahwa Antuang-
antuang tidak hanya berfungsi sebagai pelengkap ritual, tetapi sebagai medium komunikasi simbolik dalam 
sistem adat masyarakat Nagari Saok Laweh. 

Kata Kunci : Semiotika; Antuang-antuang; Tradisi Kematian; Budaya Minangkabau 

 

PENDAHULUAN 

Ritual kematian di Indonesia 

merepresentasikan fenomena budaya yang 

kompleks dan melampaui pemaknaan 

kematian sebagai akhir biologis semata, 

karena mencakup dimensi sosial dan 

spiritual. Berbagai penelitian pada kelompok 

etnis di Indonesia menunjukkan keragaman 

praktik ritual kematian yang dibentuk oleh 

kepercayaan lokal serta pengaruh ajaran 

Islam. Masyarakat Alas di Aceh Tenggara, 

misalnya, melaksanakan ritual kematian 

yang meliputi memandikan jenazah, 

mengkiran (mengelilingi peti jenazah), serta 

talkin sebagai bentuk bimbingan spiritual, 

yang berfungsi memperkuat solidaritas 

komunitas sekaligus menghormati tradisi 

Islam (Ainun Mardiah et al., 2022). Demikian 

pula, ritual kematian masyarakat Aceh 

memperlihatkan proses akulturasi yang 

berhasil antara tradisi pra-Islam dan ajaran 

Islam (Manan & Arifin, 2019). 

Selain fungsi spiritual, ritual kematian 

juga menjalankan berbagai fungsi sosial. 

Pada masyarakat Minahasa, ritual kematian 

berperan dalam memfasilitasi transisi ruh 

sekaligus membangun solidaritas sosial 

melalui partisipasi kolektif masyarakat 



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY  
VOLUME  4 NOMOR 2 , JULI – DESEMBER 2025 

 

 

Fitria  49 

 

 

 

(Singal et al., 2018). Masyarakat Dayak 

Tumon memandang upacara kematian 

sebagai sarana menjaga keseimbangan 

kosmis antara dunia orang hidup dan orang 

yang telah meninggal (Eka, 2019). Di 

Lombok, mekanisme solidaritas ekonomi 

seperti banjar kematian menunjukkan 

bagaimana ritual kematian menjadi medium 

dukungan timbal balik dan penguatan kohesi 

sosial (Jamiluddin, 2022). Sementara itu, 

dalam budaya Jawa, Madura, dan Toraja, 

upacara kematian memanfaatkan elemen-

elemen simbolik yang merepresentasikan 

nilai-nilai budaya serta relasi manusia 

dengan alam (Ilma & Bakthawar, 2020). 

Dalam konteks masyarakat 

Minangkabau, upacara kematian merupakan 

bagian dari sistem adat yang terstruktur dan 

dijalankan berdasarkan tahapan tertentu. 

Salah satu ritual yang memiliki kedudukan 

penting adalah tradisi manyaratuih hari, 

yaitu upacara peringatan seratus hari 

kematian yang mencerminkan kuatnya 

solidaritas sosial serta upaya pelestarian 

budaya. Tradisi ini dilaksanakan melalui 

beberapa tahapan, mulai dari persiapan, 

proses pengundangan, hingga penyajian 

makanan secara komunal kepada para tamu 

dan tokoh adat ; (Hafazah et al., 2015; Putri, 

2024). Makanan tradisional disajikan 

menggunakan perlengkapan khusus seperti 

piring, talam, dan wadah seremonial lainnya 

dengan penataan yang mengikuti ketentuan 

adat yang telah disepakati. Pelaksanaan 

manyaratuih juga menunjukkan variasi 

antarwilayah, di mana pada beberapa daerah 

dikenal praktik manyanda yang melibatkan 

pembagian pakaian dan partisipasi aktif 

masyarakat  (Mita et al., 2019; Ramadhani et 

al., 2024). Secara fungsional, upacara ini 

tidak hanya bertujuan untuk menghormati 

orang yang telah meninggal, tetapi juga 

berperan dalam menjaga struktur sosial, 

mempererat hubungan kekerabatan, serta 

memperkuat solidaritas komunitas ; 

(Anggraini et al., 2020; Apri Yolanda et al., 

2020). Meskipun menghadapi tantangan 

modernisasi, masyarakat Minangkabau 

secara aktif mempertahankan tradisi 

manyaratuih melalui dukungan 

kelembagaan dan upaya edukatif agar nilai-

nilai budaya yang terkandung di dalamnya 

tetap lestari (Yunita, 2021). 

Meskipun Antuang-antuang hadir 

secara konsisten dalam praktik adat, 

pemaknaan terhadap tradisi ini umumnya 

dipahami secara normatif dan diwariskan 

melalui kebiasaan, tanpa penjelasan 

konseptual yang sistematis. Antuang-

antuang sering dipandang sekadar sebagai 

pelengkap ritual atau bentuk pemberian 

kepada alim ulama, padahal secara visual, 

bentuk, warna, serta konteks 

penggunaannya menunjukkan adanya 

sistem tanda yang kompleks. Setiap unsur 

dalam Antuang-antuang—mulai dari bentuk 

gantungan, ornamen bunga, warna-warna 

yang digunakan, hingga waktu dan pihak 

yang membawanya—mengandung pesan 

simbolik yang berkaitan dengan empati, 

keikhlasan, serta proses transisi emosional 

keluarga dari suasana duka menuju 

penerimaan. 

Berbagai penelitian menunjukkan 

bahwa analisis semiotika dengan 

menggunakan model triadik Charles Sanders 

Peirce—ikon, indeks, dan simbol—telah 

banyak diterapkan dalam kajian sastra dan 

budaya. Dalam kajian sastra, pendekatan ini 

digunakan untuk mengungkap makna 

tersembunyi dalam cerpen dan novel melalui 

analisis sistematis terhadap tanda-tanda 

yang membangun teks ; (Kartika & Supena, 

2024; Wulandari & Siregar, 2020) Dalam 

konteks budaya, semiotika Peirce juga 

digunakan untuk menganalisis upacara adat 

kematian, seperti ritual Tor-tor Sombah 

dalam pemakaman masyarakat Batak Toba, 

di mana unsur-unsur seremonial berfungsi 

sebagai tanda budaya yang menyampaikan 

makna sosial tertentu (Akbar, 2022). Selain 

itu, ekspresi budaya Minangkabau telah 

dikaji secara semiotik, antara lain melalui 

analisis pantun Minangkabau yang 



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY  
VOLUME  4 NOMOR 2 , JULI – DESEMBER 2025 

 

 

Fitria  50 

 

 

 

menunjukkan operasionalisasi ikon, indeks, 

dan simbol pada berbagai lapisan teks 

(Astuti, 2020), serta simbol-simbol dalam 

upacara kematian seperti suntiang bungo 

sanggua yang merepresentasikan 

kehormatan dan solidaritas sosial (Anggraini 

et al., 2020). 

Meskipun pendekatan semiotika 

Peirce telah digunakan dalam berbagai 

kajian budaya, sejumlah evaluasi kritis 

menunjukkan adanya permasalahan 

metodologis dalam penerapannya. Beberapa 

penelitian masih mengalami kekeliruan 

dalam membedakan makna denotatif dan 

konotatif, serta belum menerapkan model 

triadik Peirce secara menyeluruh dan 

konsisten (Talani et al., 2023). Kondisi ini 

menunjukkan bahwa kajian semiotika 

terhadap tradisi ritual kematian masih 

menyisakan ruang pengembangan, 

khususnya dalam analisis objek ritual 

sebagai sistem tanda yang utuh. Oleh karena 

itu, penelitian ini menempatkan Tradisi 

Antuang-antuang dalam upacara kematian 

manyaratuih sebagai fokus kajian dengan 

penerapan kerangka semiotika Peirce secara 

konseptual dan metodologis yang lebih 

terstruktur, guna memperkaya pemahaman 

makna simbolik dalam tradisi kematian 

masyarakat Minangkabau. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, 

penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

makna simbolik Tradisi Antuang-antuang 

dalam upacara kematian manyaratuih serta 

menjelaskan peran simbol tersebut dalam 

membangun nilai empati, keikhlasan, dan 

harmoni sosial masyarakat Nagari Saok 

Laweh. Penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi akademik dalam 

kajian antropologi budaya, khususnya dalam 

pemahaman ritual kematian sebagai sistem 

tanda, sekaligus menjadi bagian dari upaya 

dokumentasi dan pelestarian tradisi lokal 

agar tetap bermakna di tengah dinamika 

perubahan sosial dan budaya. 

 
 

METODE  
Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif deskriptif dengan 

tujuan untuk memahami dan 

menginterpretasikan makna simbolik 

Tradisi Antuang-antuang dalam upacara 

kematian manyaratuih di Nagari Saok 

Laweh, Kabupaten Solok, Sumatera Barat. 

Pendekatan kualitatif dipilih karena 

penelitian ini berfokus pada pemaknaan, 

nilai budaya, serta konteks sosial yang 

melekat pada praktik tradisi, bukan pada 

pengukuran kuantitatif. Penelitian ini 

memandang tradisi sebagai fenomena 

budaya yang hanya dapat dipahami secara 

utuh melalui pengalaman, narasi, dan 

interpretasi para pelaku adat. 

Lokasi penelitian ditetapkan di Nagari 

Saok Laweh karena wilayah ini masih secara 

konsisten melaksanakan tradisi Antuang-

antuang dalam prosesi manyaratuih, 

khususnya pada tingkatan alek manangah 

dan alek gadang. Objek penelitian adalah 

Tradisi Antuang-antuang sebagai bagian dari 

sistem ritual kematian, sementara subjek 

penelitian meliputi tokoh adat, Bundo 

Kandung, alim ulama, serta masyarakat yang 

terlibat langsung dalam pelaksanaan 

upacara. Pemilihan informan dilakukan 

menggunakan teknik snowball sampling, 

yaitu penentuan informan berdasarkan 

rekomendasi dari informan sebelumnya 

hingga data yang diperoleh dianggap jenuh. 

Pengumpulan data dilakukan melalui 

beberapa teknik, yaitu observasi lapangan, 

wawancara mendalam, dan studi pustaka. 

Observasi dilakukan dengan mengamati 

secara langsung pelaksanaan upacara 

manyaratuih, khususnya pada penggunaan 

Antuang-antuang, mulai dari proses 

pembuatan, pembawaan oleh sumandan, 

hingga pemberiannya kepada alim ulama. 

Wawancara mendalam dilakukan secara 

semi-terstruktur dengan informan kunci, 

antara lain seorang Bundo Kandung serta 

anggota masyarakat yang memahami adat 

setempat, guna menggali pemahaman 



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY  
VOLUME  4 NOMOR 2 , JULI – DESEMBER 2025 

 

 

Fitria  51 

 

 

 

mereka mengenai fungsi, makna, dan nilai 

yang terkandung dalam Tradisi Antuang-

antuang. Studi pustaka dilakukan dengan 

menelaah buku, artikel jurnal, dan sumber 

tertulis lain yang relevan dengan topik 

tradisi kematian, semiotika, dan budaya 

Minangkabau. 

Analisis data dilakukan secara 

interpretatif dengan menggunakan teori 

semiotika Charles Sanders Peirce sebagai 

kerangka analisis utama. Data yang 

diperoleh dari observasi dan wawancara 

diklasifikasikan dan dianalisis berdasarkan 

tiga kategori tanda, yaitu ikon, indeks, dan 

simbol. Melalui proses ini, Antuang-antuang 

dipahami tidak hanya sebagai objek material 

dalam ritual, tetapi sebagai sistem tanda 

yang merepresentasikan hubungan sebab-

akibat, kesepakatan sosial, serta nilai-nilai 

budaya yang hidup dalam masyarakat Nagari 

Saok Laweh. Hasil analisis kemudian 

disajikan secara deskriptif-analitis untuk 

menjelaskan makna simbolik Tradisi 

Antuang-antuang dalam konteks upacara 

kematian manyaratuih. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Tradisi Antuang-antuang dalam 

Struktur Upacara Manyaratuih 

Upacara kematian manyaratuih di 

Nagari Saok Laweh merupakan puncak dari 

rangkaian ritual pascakematian yang 

dilaksanakan pada hari ke-100 setelah 

seseorang meninggal dunia. Dalam 

pelaksanaannya, masyarakat membedakan 

upacara manyaratuih ke dalam tiga tingkatan 

adat, yaitu alek ketek, alek manangah, dan 

alek gadang. Ketiga bentuk tersebut 

mencerminkan kemampuan sosial-ekonomi 

serta kesepakatan adat keluarga yang 

ditinggalkan (sipangka). Tradisi Antuang-

antuang hanya hadir dalam alek manangah 

dan alek gadang, yang menandakan bahwa 

tradisi ini memiliki kedudukan khusus dan 

tidak bersifat universal dalam seluruh bentuk 

upacara kematian. 

Pada alek manangah, pelaksanaan 

ritual dilakukan dengan mengadakan 

mando’a dan makan bajamba tanpa 

penyembelihan sapi, sedangkan alek gadang 

dilaksanakan secara lebih besar dengan 

penyembelihan sapi dan keterlibatan niniak 

mamak serta alim ulama dalam jumlah lebih 

banyak. Dalam kedua bentuk alek tersebut, 

Antuang-antuang dibawa oleh sumandan, 

yaitu menantu perempuan dari keluarga 

sipangka, dan digantungkan di rumah duka. 

Kehadiran Antuang-antuang menandai 

bahwa keluarga sipangka telah 

menyelesaikan fase duka utama dan 

melaksanakan kewajiban adat manyaratuih 

secara penuh. 

 
Gambar 1. Kegiatan Masak bersama dirumah Si 

Pangka (Alek Manangah) 

(Sumber : Fitriah, 2025)  

2. Antuang-antuang sebagai Objek Ritual 

dan Penanda Sosial 

Secara material, Antuang-antuang 

merupakan benda berbentuk gantungan yang 

dihiasi dengan bunga-bunga dari kertas 

minyak serta berisi makanan, seperti kue 

atau pinyaran. Antuang-antuang digantung di 

rumah sipangka selama pelaksanaan ritual 

manyaratuih dan kemudian diberikan kepada 

alim ulama yang memimpin prosesi doa. 

Fungsi ini menunjukkan bahwa Antuang-

antuang tidak sekadar berperan sebagai 

hiasan, tetapi sebagai medium pertukaran 

simbolik antara keluarga yang ditinggalkan 

dan tokoh agama. 



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY  
VOLUME  4 NOMOR 2 , JULI – DESEMBER 2025 

 

 

Fitria  52 

 

 

 

Kehadiran Antuang-antuang juga 

berfungsi sebagai penanda sosial di ruang 

publik. Bagi masyarakat sekitar, Antuang-

antuang mengindikasikan bahwa telah terjadi 

kemalangan dalam keluarga sipangka dan 

bahwa keluarga tersebut sedang berada pada 

fase akhir masa berkabung. Dengan demikian, 

Antuang-antuang berperan sebagai tanda 

visual yang mengkomunikasikan status sosial 

dan emosional keluarga kepada 

komunitasnya tanpa perlu penjelasan verbal. 

3. Bentuk, Warna, dan Estetika Antuang-

antuang 

Bentuk Antuang-antuang menunjukkan 

keterkaitan yang kuat dengan estetika adat 

Minangkabau. Empat batang bambu yang 

menonjol ke luar menyerupai gonjong Rumah 

Gadang, yang secara simbolik 

merepresentasikan identitas budaya 

Minangkabau. Ornamen bunga yang 

digunakan, seperti bunga kembang goyang, 

juga dikenal luas sebagai elemen hias dalam 

suntiang anak daro dan berbagai upacara 

adat lainnya. Kesamaan bentuk ini 

menunjukkan adanya kesinambungan 

simbolik antara tradisi kematian dan tradisi 

kehidupan dalam budaya Minangkabau. 

 
Gambar 2. Antuang-antuang salah satu masyarakat 

Nagari Saok Laweh 

(Sumber : Fitriah, 2025)  

Warna-warna cerah yang digunakan 

dalam Antuang-antuang—seperti merah, 

kuning, hitam, dan putih—secara umum 

dimaknai sebagai representasi kekuatan 

hidup, penghormatan, keseimbangan, dan 

pemurnian. Meskipun masyarakat tidak 

secara eksplisit memberikan penafsiran 

simbolik terhadap setiap warna, keberadaan 

warna-warni tersebut berfungsi sebagai 

kontras terhadap suasana duka. Antuang-

antuang secara visual menghadirkan 

perubahan atmosfer rumah duka, dari 

kesuraman menuju suasana yang lebih terang 

dan penuh harapan. 

4. Analisis Semiotika Tradisi Antuang-

antuang Perspektif Charles Sanders Peirce 

Dalam perspektif semiotika Charles 

Sanders Peirce, Tradisi Antuang-antuang 

dapat dipahami sebagai sistem tanda yang 

melibatkan relasi ikon, indeks, dan simbol. 

Secara ikonikal, bentuk bunga dan struktur 

Antuang-antuang menyerupai objek yang 

dikenal dalam budaya Minangkabau, seperti 

bunga asli dan gonjong Rumah Gadang. 

Kemiripan ini memungkinkan masyarakat 

secara langsung mengenali makna visual 

Antuang-antuang tanpa memerlukan 

penjelasan tambahan. 

Secara indeksikal, kehadiran Antuang-

antuang menunjukkan hubungan sebab-

akibat dengan peristiwa kematian dan 

pelaksanaan ritual manyaratuih. Antuang-

antuang mengindikasikan bahwa telah 

berlalu seratus hari sejak kematian si mayit 

dan bahwa keluarga sipangka telah 

memenuhi kewajiban adatnya. Hubungan 

indeksikal ini bersifat faktual dan 

kontekstual, karena Antuang-antuang hanya 

muncul pada kondisi dan waktu tertentu. 

Sementara itu, secara simbolik, 

Antuang-antuang merepresentasikan nilai 

empati, keikhlasan, dan ikatan kekeluargaan 

antara sumandan, sipangka, dan komunitas 

adat. Pemberian Antuang-antuang kepada 

alim ulama merupakan bentuk simbolik 

ucapan terima kasih atas doa yang 

dipanjatkan selama seratus hari. Simbol ini 

bekerja berdasarkan kesepakatan sosial yang 



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY  
VOLUME  4 NOMOR 2 , JULI – DESEMBER 2025 

 

 

Fitria  53 

 

 

 

dipahami bersama oleh masyarakat Nagari 

Saok Laweh dan diwariskan melalui praktik 

adat secara turun-temurun. 

5. Antuang-antuang sebagai Media 

Transisi Emosional dan Harmoni Sosial 

Selain sebagai sistem tanda budaya, 

Antuang-antuang juga berfungsi sebagai 

media transisi emosional bagi keluarga yang 

ditinggalkan. Warna-warni dan bentuk hiasan 

Antuang-antuang merepresentasikan 

harapan agar kesedihan yang menyelimuti 

rumah duka dapat perlahan digantikan 

dengan keikhlasan dan kedamaian. Tradisi ini 

membantu keluarga sipangka untuk secara 

simbolik menutup masa berkabung dan 

kembali menjalani kehidupan sosial secara 

normal. 

Dalam konteks sosial yang lebih luas, 

Tradisi Antuang-antuang memperkuat 

harmoni dan solidaritas masyarakat. Melalui 

keterlibatan sumandan, alim ulama, niniak 

mamak, dan masyarakat sekitar, ritual 

manyaratuih menjadi ruang kolektif untuk 

berbagi duka dan mempererat hubungan 

sosial. Dengan demikian, Antuang-antuang 

tidak hanya berfungsi sebagai objek ritual, 

tetapi juga sebagai medium komunikasi 

simbolik yang menjaga keseimbangan 

emosional dan sosial dalam masyarakat 

Nagari Saok Laweh. 

KESIMPULAN 

Tradisi Antuang-antuang merupakan 

bagian integral dari upacara kematian 

manyaratuih di Nagari Saok Laweh, 

Kabupaten Solok, yang tidak hanya 

berfungsi sebagai pelengkap ritual, tetapi 

sebagai sistem tanda budaya yang sarat 

makna. Melalui pendekatan semiotika 

Charles Sanders Peirce, penelitian ini 

menunjukkan bahwa Antuang-antuang 

mengandung relasi ikon, indeks, dan simbol 

yang merepresentasikan nilai empati, 

keikhlasan, serta transisi emosional 

keluarga dari suasana duka menuju 

penerimaan. Dengan demikian, Antuang-

antuang berperan sebagai medium 

komunikasi simbolik antara keluarga 

sipangka, sumandan, alim ulama, dan 

komunitas adat. 

Secara kultural, Antuang-antuang 

berfungsi sebagai penanda sosial yang 

mengindikasikan telah dilaksanakannya 

ritual manyaratuih pada tingkatan alek 

manangah atau alek gadang. Kehadirannya 

menandai penyelesaian kewajiban adat 

sekaligus menjadi simbol penghormatan 

dan ucapan terima kasih kepada alim ulama 

yang memimpin prosesi doa selama seratus 

hari. Fungsi ini memperlihatkan bahwa 

tradisi kematian tidak hanya berorientasi 

pada hubungan manusia dengan yang telah 

meninggal, tetapi juga pada penguatan 

relasi sosial dan harmoni komunitas yang 

ditinggalkan. 

Implikasi dari penelitian ini 

menunjukkan bahwa Tradisi Antuang-

antuang memiliki peran penting dalam 

menjaga kesinambungan nilai budaya dan 

identitas masyarakat Nagari Saok Laweh. Di 

tengah dinamika perubahan sosial dan 

modernisasi, pemahaman terhadap makna 

simbolik tradisi ini menjadi krusial agar 

praktik adat tidak mengalami reduksi 

makna atau sekadar menjadi formalitas 

ritual. Oleh karena itu, penelitian ini 

diharapkan dapat menjadi rujukan dalam 

upaya dokumentasi, pendidikan budaya, 

serta pelestarian tradisi lokal berbasis 

pemahaman semiotik yang kontekstual. 

DAFTAR PUSTAKA 

Ainun Mardiah, Sori Monang, & Aulia Kamal. 

(2022). Ritual Kematian dalam 

Masyarakat Suku Alas di Desa Batu 

Mbulan II, Aceh Tenggara. SINTHOP: 

Media Kajian Pendidikan, Agama, Sosial 

Dan Budaya, 1(2), 125–144. 

https://doi.org/10.22373/sinthop.v1i2

.2394 

Akbar, I. (2022). Pergelaran Tor-Tor Sombah 

pada Upacara Adat Kematian Saur 



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY  
VOLUME  4 NOMOR 2 , JULI – DESEMBER 2025 

 

 

Fitria  54 

 

 

 

Matua dalam Tinjauan Semiotika Peirce. 

Bercadik: Jurnal Pengkajian Dan 

Penciptaan Seni, 5(2). 

https://doi.org/10.26887/bcdk.v5i2.24

88 

Anggraini, T., Fitriani, E., & Amri, E. (2020). 

Makna Simbol Upacara Kematian: 

Suntiang Bungo Sanggua dan Saluak. 

Jurnal Socius: Journal of Sociology 

Research and Education, 7(1), 45. 

https://doi.org/10.24036/scs.v7i1.179 

Apri Yolanda, B., Amri, E., & Fitriani, E. 

(2020). Makna Upacara Kematian 

Malapeh-lapeh bagi Masyarakat Nagari 

Taluak Pesisir Selatan. Culture & Society: 

Journal Of Anthropological Research, 

1(3), 198–207. 

https://doi.org/10.24036/csjar.v1i3.37 

Astuti, D. P. J. (2020). Semiotika Pantun 

Minang pada Masyarakat Minangkabau 

Kota Bengkulu. Disastra: Jurnal 

Pendidikan Bahasa Dan Sastra 

Indonesia, 2(1), 43. 

https://doi.org/10.29300/disastra.v2i

1.2708 

Eka, N. (2019). UPACARA KEMATIAN PADA 

MASYARAKAT DAYAK TUMON DI DESA 

GUCI KABUPATEN LAMANDAU (KAJIAN 

AGAMA DAN BUDAYA HINDU). Bawi 

Ayah: Jurnal Pendidikan Agama Dan 

Budaya Hindu, 8(2), 63–82. 

https://doi.org/10.33363/ba.v8i2.297 

Hafazah, S., Syarif, W., & Gusnita, W. (2015). 

MAKANAN ADAT PADA ACARA 

MANYARATUIH HARI DI NAGARI 

PAKANDANGAN KECAMATAN ENAM 

LINGKUNG. E-Journal Home Economic 

and Tourism, 10. 

https://api.semanticscholar.org/Corpu

sID:147589368 

Ilma, A. akbar, & Bakthawar, P. (2020). 

Memaknai Upacara Kematian dalam 

Bingkai Lokalitas Budaya Indonesia: 

Studi Kasus Tiga Cerpen Pilihan 

Kompas. SULUK: Jurnal Bahasa, Sastra, 

Dan Budaya, 2(1), 14–22. 

https://doi.org/10.15642/suluk.2020.

2.1.14-22 

Jamiluddin. (2022). PERAN BANJAR 

KEMATIAN DALAM MENINGKATKAN 

SOLIDARITAS SOSIAL MASYARAKAT 

DUSUN KERUAK KECAMATAN KERUAK 

KABUPATEN LOMBOK TIMUR. KASTA : 

Jurnal Ilmu Sosial, Agama, Budaya Dan 

Terapan, 2(1), 1–10. 

https://doi.org/10.58218/kasta.v2i1.1

88 

Kartika, E. W., & Supena, A. (2024). ANALISIS 

SEMIOTIKA CHARLES SANDERS PEIRCE 

DALAM NOVEL “PASUNG JIWA” KARYA 

OKKY MADASARI. Pena Literasi, 7(1), 

94. https://doi.org/10.24853/pl.7.1.94-

101 

Manan, A., & Arifin, M. (2019). CULTURAL 

TRADITIONS IN DEATH RITUALS 

WITHIN THE COMMUNITY OF PIDIE, 

ACEH, INDONESIA. MIQOT: Jurnal Ilmu-

Ilmu Keislaman, 43(1), 130. 

https://doi.org/10.30821/miqot.v43i1.

670 

Mita, M., Fitriani, E., & Hasmira, M. H. (2019). 

Manyanda: Studi Struktural Fungsional 

Manyanda Di Nagari Talang. 

https://api.semanticscholar.org/Corpu

sID:227858763 

Putri, S. E. (2024). Social Solidarity in 

Manyaratuih Hari (The 100th Day) 

Tradition in Taluak Community Tanah 

Datar Regency West Sumatra. Alfuad: 

Jurnal Sosial Keagamaan, 8(1), 50. 

https://doi.org/10.31958/jsk.v8i1.108

73 

Ramadhani, R. P., Dewi, S. F., S, N., & Bakhtiar, 

Y. (2024). Tradisi Kematian Manyanda 

di Nagari Talang Kabupaten Solok dan 

Usaha Mempertahankannya. Journal of 

Civic Education, 7(2), 115–123. 

https://doi.org/10.24036/jce.v7i2.107

6 

Singal, Z. H., Kerebungu, F., Umaternate, A. R., 

Lamadirisi, M., & Salem, V. E. T. (2018). 

The Values of The Death Ceremony 

Tradition by The Local Community. 



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY  
VOLUME  4 NOMOR 2 , JULI – DESEMBER 2025 

 

 

Fitria  55 

 

 

 

Proceedings of the 1st International 

Conference on Social Sciences (ICSS 

2018). https://doi.org/10.2991/icss-

18.2018.141 

Talani, N. S., Kamuli, S., & Juniarti, G. (2023). 

Problem tafsir semiotika dalam kajian 

media dan komunikasi: Sebuah tinjauan 

kritis. Bricolage : Jurnal Magister Ilmu 

Komunikasi, 9(1), 103. 

https://doi.org/10.30813/bricolage.v9i

1.3407 

Wulandari, S., & Siregar, E. D. (2020). Kajian 

Semiotika Charles Sanders Pierce: Relasi 

Trikotomi (Ikon, Indeks dan Simbol) 

dalam Cerpen Anak Mercusuar Karya 

Mashdar Zainal. 

https://api.semanticscholar.org/Corpu

sID:225669698 

Yunita, E. (2021). Peran Pustakawan dalam 

Menjaga Kebudayaan Mangaji di Nagari 

Limau Manis Selatan, Kota Padang. 

BIBLIOTIKA : Jurnal Kajian 

Perpustakaan Dan Informasi, 5(1), 21. 

https://doi.org/10.17977/um008v5i12

021p21-27 

  

 

 


