JURNAL MUSIK ETNIK NUSANTARA

Available online at: https://journal isi-padangpanjang.ac.id/index php/

Penyajian Kesenian Baleganjur
Di Desa Adat Nusa Agung Kecamatan Belitang 111

'] Gusti Ayu Nyoman Sutami, °Rio Eka Putra, *Rina Oktavia

Universitas PGRI Palembang, E-mail: igusti@gmail.com
Universitas PGRI Palembang, E-mail: rioep6206@gmail.com
Institut Seni Indonesia Padangpanjang, E-Mail: oktaviarina780@gmail.com
ARTICLE INFORMATION : Submitted; 03-11-2025 Review: 10-12-2025 Accepted; 15-12-2025 Published; 22-12-2025
CORESPONDENCE E-MAIL: igusti@gmail.com

ABSTRAK

Kesenian Baleganjur merupakan salah satu bentuk musik tradisional Bali yang memiliki peran penting dalam
berbagai kegiatan masyarakat, baik yang bersifat keagamaan maupun nonkeagamaan. Ensambel ini terdiri atas
instrumen perkusi dan melodi, seperti Kendang Lanang, Kendang Wadon, Reong, Cengceng, Kempur, Kempli,
Ponggang, Kajar, dan Gong, yang bersama-sama membentuk karakter bunyi yang ritmis dan energik. Penelitian ini
bertujuan mendeskripsikan secara rinci proses kreatif penyajian Baleganjur oleh organisasi STT Widya Dharma
Shanti. Pengumpulan data dilakukan melalui observasi langsung terhadap aktivitas musikal, wawancara dengan
para pelaku seni, dan dokumentasi audiovisual. Keabsahan data diperkuat melalui teknik member check. Analisis
data meliputi tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa proses kreatif Baleganjur melibatkan pengembangan ide musikal yang diarahkan untuk membangkitkan
suasana semangat bagi masyarakat yang akan melaksanakan persembahyangan. Selain itu, konsep garapan disusun
dalam dua karakter tempo, yaitu cepat dan lambat, dengan teknik permainan seluruh instrumen yang dominan
dipukul. Penelitian ini juga menegaskan adanya proses pengembangan bentuk sebagai bagian dari penciptaan karya
yang menjaga dinamika dan keberlanjutan tradisi Baleganjur.

Kata kunci: Baleganjur; proses kreatif; musik tradisional Bali; STT Widya Dharma Shanti; konsep garapan.

ABSTRACT

Baleganjur is a form of traditional Balinese music that plays an essential role in various community activities, both
religious and nonreligious. The ensemble consists of percussion and melodic instruments, including Kendang
Lanang, Kendang Wadon, Reong, Cengceng, Kempur, Kempli, Ponggang, Kajar, and Gong, which collectively
create a rhythmic and energetic sonic character. This study aims to describe in detail the creative process behind
the Baleganjur performance presented by the STT Widya Dharma Shanti organization. Data were collected
through direct observation of musical activities, interviews with performers, and audiovisual documentation. Data
validity was ensured using the member check technique. The data analysis consisted of data reduction, data
presentation, and conclusion drawing. The results indicate that the creative process involves developing musical
ideas intended to evoke enthusiasm among community members preparing for ritual worship. In addition, the
conceptual structure of the performance is arranged into two tempo characteristics, fast and slow, with all
instruments predominantly played by striking. The study also highlights the presence of structural development as
part of the creative process that sustains the dynamism and continuity of the Baleganjur tradition.

Keywords: Baleganjur; creative process; Balinese traditional music; STT Widya Dharma Shanti; performance
concept.


mailto:igusti@gmail.com
mailto:rioep6206@gmail.com
mailto:igusti@gmail.com

I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125

PENDAHULUAN

Agama Hindu merupakan salah satu dari enam agama yang diakui secara resmi oleh negara
Indonesia. Keberadaan ragam agama yang hidup berdampingan menjadikan Indonesia sebuah negara
multikultural dengan dinamika sosial yang kaya dan berlapis. Keragaman tersebut tercermin dalam
berbagai tradisi, ritus, serta ekspresi budaya yang tumbuh dan berkembang di tengah masyarakat
(Karnain, 2011, p. 682). Dalam konteks ini, agama Hindu tampil dengan ciri khasnya yang kuat, terutama
karena mayoritas penganutnya berdomisili di Pulau Bali. Pulau tersebut sejak lama dikenal sebagai pusat
kebudayaan Hindu yang berdenyut melalui aktivitas keagamaan, adat, dan seni yang berlangsung hampir
tanpa jeda. Tempat ibadah umat Hindu dikenal sebagai pura, yang memiliki fungsi bukan hanya sebagai
lokasi sembahyang, tetapi juga sebagai pusat kegiatan sosial dan budaya yang mempertemukan
masyarakat dalam berbagai upacara.

Dalam memahami kehidupan budaya masyarakat Hindu, tradisi menjadi bagian yang tidak
terpisahkan. Robert Redfield membagi tradisi menjadi dua bentuk, yaitu tradisi besar atau great tradition
dan tradisi kecil atau little tradition. Kedua bentuk ini hadir secara berdampingan dalam masyarakat.
Tradisi besar biasanya tumbuh di lingkungan masyarakat kalangan atas atau bangsawan, sedangkan
tradisi kecil hadir sebagai bagian dari keseharian masyarakat umum (Miharja D., 2013, p. 56). Dalam
kehidupan masyarakat Hindu, kedua jenis tradisi tersebut dapat terlihat saling berhubungan dan saling
menguatkan. Nilai-nilai yang diwariskan turun-temurun ini memperkaya praktik keagamaan yang
berlangsung dalam rentang waktu yang sangat panjang.

Sejalan dengan itu, tradisi umat Hindu mencakup berbagai elemen budaya, adat istiadat, serta
aktivitas ritus yang terus dipertahankan dari generasi ke generasi. Praktik keagamaan tidak hanya
menekankan nilai spiritual, tetapi juga memperlihatkan kekayaan ekspresi seni yang menyertainya.
Miharja (2013, p. 57) menjelaskan bahwa ritual suci dalam agama Hindu hampir selalu diiringi oleh
sajian seni pertunjukan. Seni tersebut dapat berupa tari, wayang, pertunjukan musik, Bebarongan, dan
bentuk-bentuk lainnya yang masing-masing memiliki nilai simbolik dan makna tertentu (Murtana, 2011,
p. 62). Hal ini menunjukkan bahwa seni dan agama pada masyarakat Hindu terjalin sangat erat, sehingga
keduanya tidak dapat dipisahkan dalam kehidupan sehari-hari.

Dalam perkembangannya, kesenian memiliki peran penting sebagai media pewarisan budaya.
Kesenian tidak hanya menjadi bentuk ekspresi, tetapi juga menjadi sarana untuk memperkuat identitas
masyarakat. Warisan budaya yang diterima dari para leluhur membuat generasi sekarang memiliki dasar
yang kuat untuk melanjutkan serta mengembangkan apa yang telah ada. Kreativitas muncul sebagai
bentuk tanggung jawab generasi muda dalam menjaga kesinambungan tradisi. Wibowo, Widnyana, dan
Rediase (2014, p. 2) menyatakan bahwa proses berkesenian menuntut kerja kelompok yang terpadu.
Kesenian pada dasarnya tidak dapat berdiri sendiri, tetapi membutuhkan kolaborasi agar dapat terwujud
dengan baik. Karena itu, keberadaan generasi penerus sangat berpengaruh terhadap keberlangsungan
kesenian.

Saat ini banyak organisasi pemuda yang bergerak dalam upaya membangun generasi kreatif tanpa
mengabaikan adat dan norma yang berlaku (Miharja D., 2013, p. 75). Hal tersebut juga tampak dalam
berbagai organisasi kepemudaan Hindu, seperti KMHDI, Peradah, serta organisasi pemuda lainnya yang
berfungsi sebagai wadah kreativitas (Putri, 2019, p. 56). Di Desa Nusa Agung, Kecamatan Belitang IlI,
terdapat organisasi STT Widya Dharma Shanti atau Seke Truna Truni Widya Dharma Shanti. Organisasi
ini berperan penting sebagai ruang bagi pemuda-pemudi Hindu untuk berpartisipasi dalam aktivitas
sosial, budaya, serta keagamaan. Kehadiran organisasi ini memungkinkan generasi muda untuk
mengembangkan potensi diri sekaligus berkontribusi dalam menjaga keberlanjutan tradisi desa adat.

151



I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125

Kegiatan organisasi berlangsung dalam berbagai bentuk. Selain mengikuti pembersihan pura pada
hari purnama dan tilem, mereka juga mengadakan pertemuan rutin di balai banjar. Pertemuan tersebut
biasanya digunakan untuk berdiskusi, menyusun rencana kegiatan, serta mengumpulkan kas organisasi.
Latihan kesenian juga menjadi aktivitas yang rutin dilakukan, salah satunya adalah latihan Baleganjur.
Kesenian Baleganjur merupakan salah satu ansambel gamelan Bali yang dikenal dengan ritme dinamis
dan sifatnya yang dimainkan sambil berjalan. Instrumen seperti gendang lanang dan wadon, ceng-ceng,
serta pecong menjadi elemen penting dalam penyajiannya.

Penelitian Triadi, Wuryani, dan Purwiyastuti (2016) menunjukkan bahwa Baleganjur mengalami
perubahan fungsi seiring perkembangan zaman. Jika pada awalnya kesenian ini berfungsi terutama
sebagai pengiring upacara keagamaan, maka kini penggunaannya lebih luas. Kesenian ini dipakai dalam
pawai kesenian, kegiatan olahraga, perlombaan, hingga acara-acara yang bersifat komersial. Temuan ini
memperlihatkan bahwa kesenian dapat menyesuaikan diri dengan kebutuhan masyarakat tanpa
kehilangan bentuk dasarnya.

Hal yang sama juga tampak dari pengamatan peneliti terhadap Baleganjur di Desa Adat Nusa
Agung. Kesenian ini yang sebelumnya digunakan dalam upacara seperti piodalan, melasti, dan ngaben,
kini mulai digunakan dalam festival seperti Festival Ogoh-ogoh. Perubahan juga terlihat pada pelaku
keseniannya. Jika sebelumnya dimainkan oleh kelompok bapak-bapak, kini para pemuda dari STT Widya
Dharma Shanti aktif menjadi pemainnya. Regenerasi ini tidak hanya menjaga keberlangsungan kesenian,
tetapi juga membuat penyajiannya lebih bertenaga, dinamis, dan sesuai dengan semangat generasi muda.

Dari uraian tersebut dapat dilihat bahwa keberlanjutan kesenian Baleganjur tidak terlepas dari
minat dan partisipasi generasi muda. Dengan adanya dukungan organisasi dan keterlibatan masyarakat,
kesenian tersebut dapat berkembang, beradaptasi, sekaligus tetap mempertahankan karakter
tradisionalnya. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan proses penyajian musik Baleganjur di
Desa Adat Nusa Agung, Kecamatan Belitang Ill, serta melihat bagaimana organisasi pemuda berperan
dalam menjaga keberadaannya.

Penelitian ini diharapkan memberikan manfaat sebagai berikut:
e Bagi guru kesenian, menambah pengetahuan mengenai karakteristik musik Baleganjur.
e Bagi siswa dan mahasiswa, khususnya Universitas PGRI, memperluas pemahaman mengenai
kesenian tradisional Indonesia.
e Bagi masyarakat, mendorong pelestarian kesenian Baleganjur sebagai warisan budaya.

METODE

Metode penelitian merupakan cara ilmiah yang digunakan untuk mengumpulkan berbagai data
yang memiliki kriteria valid sesuai dengan tujuan penelitian. Dalam penelitian ini, peneliti menerapkan
metode penelitian kualitatif. Metode kualitatif adalah metode yang pada proses pengumpulan datanya
tidak mengutamakan angka-angka atau hitungan statistik tertentu (Heriyawati Y., 2016). Metode ini
sering disebut sebagai metode postpositivistik karena pendekatannya berpijak pada filsafat
postpositivisme, Yyaitu pandangan yang menekankan bahwa realitas bersifat nyata, utuh, dan perlu
dipahami melalui hubungan yang langsung antara peneliti dengan objek yang diteliti. Oleh sebab itu,
keterlibatan peneliti secara interaktif dengan situasi penelitian dianggap penting demi memperoleh data
yang aktual dan mendalam (Sugiyono, 2018).

Teknik pengumpulan data dalam metode penelitian kualitatif menggunakan prinsip triangulasi.
Prinsip ini menekankan bahwa pengumpulan data sebaiknya dilakukan menggunakan lebih dari satu
teknik sehingga informasi yang diperoleh dapat saling melengkapi. Analisis data dalam penelitian

152



I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125

kualitatif juga berlandaskan pada fenomena yang benar-benar terjadi di lapangan. Karena itu peneliti
harus hadir secara langsung pada objek penelitian untuk melihat situasi secara nyata dan memperoleh data
yang lebih akurat.

Data pada penelitian ini diperoleh dari hasil dokumentasi kegiatan latihan kesenian Baleganjur,
baik dalam bentuk foto maupun video, hasil wawancara dengan informan yang relevan, serta observasi
lapangan yang dilakukan oleh peneliti. Selain itu, juga digunakan sumber data tambahan yang berasal dari
penelitian terdahulu, seperti jurnal ilmiah atau karya tulis lain yang memiliki keterkaitan dengan topik.
Dalam proses pengumpulan data, peneliti menerapkan tiga teknik utama, yaitu observasi, wawancara, dan
dokumentasi. Penjelasan tiap teknik dapat dilihat pada bagian berikut.

1. Kisi-Kisi Instrumen
a. Kisi-Kisi Observasi

Observasi merupakan kegiatan mengamati secara langsung peristiwa, aktivitas, dan kondisi nyata
di lapangan. Observasi dilakukan untuk memperoleh data yang akurat dan menggambarkan situasi objek
penelitian secara faktual. Penelitian ini dilaksanakan di lingkungan kesenian Baleganjur yang berada di
Desa Nusa Agung, Kecamatan Belitang Il1l. Peneliti menetapkan waktu sekitar tujuh hari untuk
melakukan pengamatan. Selama periode tersebut, peneliti melakukan observasi langsung terhadap
aktivitas Organisasi STT Widya Dharma Shanti sebagai kelompok yang terkait dengan kesenian
Baleganjur.

b. Kisi-Kisi Wawancara

Wawancara dilakukan dengan tujuan memperoleh informasi secara langsung dari narasumber
yang memahami objek penelitian. Wawancara adalah proses tanya jawab antara pewawancara dan
informan untuk mendapatkan data yang lebih rinci. Sebelum melakukan wawancara, pewawancara
terlebih dahulu menentukan informan yang benar-benar memiliki kompetensi dan pengetahuan yang
sesuai dengan objek penelitian. Pendekatan juga perlu dilakukan agar situasi wawancara berlangsung
nyaman dan tidak mengganggu narasumber, sehingga informasi yang diberikan dapat maksimal.
Wawancara direncanakan dengan salah satu tokoh adat yang memahami kesenian Baleganjur.

« Nama: | Gusti Putu Sutardi

e Umur: 52 tahun

e Pekerjaan: Tani

o Status Keanggotaan: Tokoh Adat

o Standar Kompetensi: Sejarah Kesenian Baleganjur, Permainan Musik

Dalam wawancara ini, peneliti akan menanyakan secara lebih rinci mengenai sejarah Baleganjur,
teknik permainan musiknya, kostum yang digunakan, serta berbagai aspek lain yang berkaitan dengan
praktik kesenian ini di Desa Adat Nusa Agung Kecamatan Belitang I1I.

c. Kisi-Kisi Dokumentasi

Dokumentasi merupakan teknik pengumpulan data melalui arsip, buku, foto, skrip, naskah lama,
jurnal, dan rekaman video yang relevan namun tidak dapat ditemukan pada saat observasi. Teknik
dokumentasi dilakukan sebagai pelengkap agar data yang sebelumnya kurang lengkap dapat diperoleh
secara menyeluruh. Dalam penelitian ini, dokumentasi berupa jurnal-jurnal terdahulu, foto kegiatan, dan
rekaman video kesenian Baleganjur digunakan sebagai bagian dari data pendukung.

2. Teknik Keabsahan Data

Keabsahan data merupakan standar yang digunakan untuk menilai kebenaran data yang

dikumpulkan. Menurut Sugiyono (2018), uji keabsahan data dalam penelitian kualitatif mencakup

153



I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125

beberapa teknik, salah satunya uji kredibilitas. Uji kredibilitas bertujuan memastikan bahwa data yang
diperoleh dapat dipercaya melalui beberapa langkah berikut:
e Perpanjangan pengamatan
Peneliti kembali ke lapangan untuk melakukan pengamatan lanjutan, termasuk wawancara ulang
dengan informan yang sama maupun yang baru. Dengan prosedur ini, data yang telah diperoleh dapat
dikonfirmasi kembali sehingga tingkat keakuratannya meningkat.
e Meningkatkan ketekunan
Peneliti melakukan pengamatan secara lebih teliti dan berkesinambungan. Ketekunan ini membantu
peneliti memastikan bahwa informasi yang terkumpul benar-benar valid dan tidak keliru.
e Triangulasi
Triangulasi dilakukan dengan mengecek data melalui berbagai sumber, metode, dan waktu berbeda.
Hal ini memberikan sudut pandang yang lebih luas terhadap data sehingga hasil penelitian menjadi
lebih kuat dan terpercaya.
3. Teknik Analisis Data
Analisis data merupakan proses menyusun informasi secara sistematis untuk mengetahui pola,
hubungan, serta makna dari data yang telah terkumpul. Data yang diperoleh kemudian dipilih,
diorganisasi, dan dipelajari untuk menghasilkan kesimpulan yang mudah dipahami oleh peneliti maupun
pembaca.
Menurut Sugiyono (2018), terdapat tiga tahapan analisis data kualitatif, yaitu:
e Reduksi data
Reduksi data mencakup kegiatan merangkum, memilih hal-hal pokok, serta memfokuskan pada
informasi penting yang berkaitan langsung dengan objek penelitian. Proses ini memberikan
gambaran yang lebih jelas dan membantu peneliti dalam menata data agar analisis dapat dilakukan
dengan lebih terarah.
e Penyajian data
Penyajian data merupakan proses mengorganisasi informasi ke dalam bentuk yang mudah dipahami.
Dengan penyajian yang terstruktur, peneliti dapat melihat hubungan antardata secara lebih konkret.
e Penarikan kesimpulan
Kesimpulan merupakan hasil temuan yang diperoleh dari keseluruhan proses analisis. Kesimpulan
awal yang diperoleh pada tahap pengumpulan data seringkali masih bersifat sementara, sehingga
peneliti perlu memastikan validitasnya dengan bukti-bukti yang konsisten sebelum menyatakannya
sebagai temuan final.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sejarah Kesenian Baleganjur
Kesenian Baleganjur merupakan salah satu bentuk kesenian musik tradisional Bali yang hingga
saat ini terus dijaga dan diwariskan di Desa Nusa Agung. Kesenian ini tidak hanya dipahami sebagai
sekadar permainan musik, tetapi juga sebagai bagian dari sistem nilai, identitas, dan kehidupan sosial
masyarakat Hindu Bali di desa tersebut. Keberadaannya mencerminkan semangat masyarakat untuk tetap
mempertahankan tradisi warisan leluhur di tengah perubahan zaman. Menurut penjelasan Bapak | Gusti
Putu Sutardi, munculnya kesenian Baleganjur di Desa Nusa Agung berawal dari dorongan masyarakat
yang merasa bahwa desa ini perlu memiliki kelompok Baleganjur sendiri. Keinginan tersebut tumbuh dari
kebutuhan untuk menghadirkan kesenian yang mampu mengiringi ritual adat secara mandiri tanpa harus
bergantung pada kelompok dari desa lain.
154



I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125

Baleganjur memiliki kedudukan yang penting karena secara tradisional digunakan untuk
mengiringi berbagai upacara keagamaan. Musiknya dianggap membawa energi spiritual, menguatkan
suasana sakral, sekaligus mengiringi perjalanan prosesi upacara. Kesadaran akan pentingnya fungsi
tersebut menjadi alasan utama mengapa masyarakat memandang Baleganjur sebagai sesuatu yang harus
dimiliki dan dijaga. Keinginan itu kemudian dibahas secara serius dalam rapat banjar adat Nusa Agung.
Melalui musyawarah tersebut, selurun masyarakat dan Ketua Adat memberikan persetujuan untuk
membentuk sebuah kelompok kesenian yang nantinya menjadi perwakilan resmi desa dalam kegiatan
ritual maupun kegiatan budaya lainnya.

Dari hasil keputusan bersama itulah lahir kelompok Baleganjur yang diberi nama Seke Baleganjur
Satya Gita Dharma Shanti. Sejak sekitar tahun 2012, kelompok ini mulai aktif memainkan Baleganjur dan
menampilkan kesenian tersebut diberbagai kesempatan. Kehadiran kelompok ini dipandang sebagai
tonggak penting karena selain memenuhi kebutuhan ritual desa, juga menjadi wadah bagi generasi muda
untuk belajar, berlatih, dan mengenal lebih dekat kesenian tradisional Bali yang bernilai tinggi. Dengan
adanya kelompok ini, transfer pengetahuan dari generasi terdahulu kepada generasi muda berlangsung
lebih sistematis dan berkelanjutan.

Dalam praktiknya, fungsi utama kesenian Baleganjur adalah sebagai musik pengiring dalam
upacara keagamaan masyarakat Hindu Bali. Kesenian ini digunakan pada berbagai tradisi seperti piodalan
di pura yang menjadi bagian dari siklus pemujaan, prosesi mengarak Ogoh-Ogoh menjelang Hari Raya
Nyepi, serta upacara Pitra Yadnya dan Manusa Yadnya yang masing-masing memiliki tujuan spiritual
tersendiri. Alunan ritmis Baleganjur menciptakan suasana yang mendukung kekhidmatan prosesi,
sekaligus menandai setiap tahapan upacara secara simbolis. Karena itulah masyarakat memandang
kesenian ini bukan sekadar hiburan, tetapi bagian dari struktur ritual yang tidak dapat dipisahkan.

Seiring dengan perkembangan zaman dan meningkatnya minat generasi muda terhadap seni
pertunjukan, fungsi Baleganjur di Desa Nusa Agung mengalami perluasan. Kesenian ini tidak hanya
dimainkan pada upacara keagamaan, tetapi juga mulai ditampilkan dalam kegiatan festival, pertunjukan
budaya, dan lomba. Perkembangan ini membuat Baleganjur semakin dikenal oleh masyarakat luar desa,
sekaligus membuka ruang bagi para pemain untuk mengekspresikan kemampuan mereka dalam konteks
yang lebih variatif. Meskipun demikian, nilai sakralnya tetap dihormati, sehingga pemain dan pengurus
kelompok tetap menjaga etika serta aturan yang berlaku dalam setiap penampilan.

Kegiatan latihan dilakukan secara berkala, namun tidak setiap hari. Biasanya latihan dilaksanakan
menjelang pelaksanaan upacara, pementasan, atau festival besar seperti festival Ogoh-Ogoh. Pola latihan
semacam ini membuat para pemain tetap berada dalam ritme kesiapan tanpa harus melakukan latihan
intensif setiap hari. Latihan yang dilakukan menjelang acara juga menjadi momen kebersamaan bagi
anggota kelompok, terutama para pemuda yang tergabung di dalamnya, untuk memperkuat keterampilan
sekaligus menjaga kekompakan sebagai satu kesatuan ansambel.

Alat Musik Kesenian Baleganjur
Adapun beberapa alat musik yang dimainkan dalam Kesenian Baleganjur di antaranya:
1. Buah Kendang ( lanang, Wadon )

Kendang merupakan alat musik perkusi yang terbuat dari kulit. Kendang Lanang biasanya
memiliki suara yang lebih timggi dibandingkan dengan Kendang Wadon. Kendnag lanang dan wadon
merupakan permainan Kendang yang berpasangan. Dalam fungsinya Kendang digunakan sebagai
pemimpin awal lagu dalam kesenian Baleganjur

155



I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125

Gambar 4.1. Kendang Lanang

Kendang Wadon merupakan kendang yang memiliki suara lebih rendah dibandingkan Kendan
Lanang. Kendang Wadon merupakan kendang yang selalu berpasangan dengan Kendang Lanang karena
dalam memakainnya pun berpasangan , maka dari itu Fungsi dari kendang Wadon sama dengan kndnag
Lanang.

Gambar. 4.2. Kendang wadon
2. Ceng-Ceng
Alat musik Ceng-Ceng merupakan alat musik yang terbuat dari lempengan logam yang berbentuk
seperti piringan. Logam yang dipilih dalam pembutannya pun merupakan logam yang memiliki kualitas
tinggi sehingga alat musik ini memiliki suara yang nyaring. Fungsi Ceng-Ceng pun dalam Kesenian
Baleganjur sangatlah penting, bukan hanya sebagai pelengkap dalam permainannya saja namun karena
bunyi Ceng- Ceng sangat menjolok membuat alat musik ini harus ada dalam Kesenian Baleganjur

Gambar. 4.3. gambar Ceng-Ceng

3. Buah Reong
Reong Merupakan Instrumen musik yang berjumlah 4 buah dalam kesenian Baleganjur. Setiap
Reong memiliki nada yang berbeda, sehingga pemain harus dapat membuat improvisasi yan harmonis
156



I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125

dan selaras dengan pemain lainnya agar musik yang tercipta enak jika didengar. Fungsi dari Reong
sendiri yaitu sebagai pemberi nada pada Kesenian baleganjur karena reong merupakan alat musik
melodis.

P TITIY

Gambar. 4.4. Gambar Reong
4. Buah Kempur
Kempur/Kempli merupakan instrumen yang memiliki fungsi sebagai penanda tempo dari sebuah
permaianan gangsa

Gambar 4.5. kempur

Konsep dalam penggarapan karya menjelaskan proses bagaimana sebuah gagasan diolah,
digambarkan, dan diekspresikan menjadi bentuk suasana, rasa, serta nilai tertentu yang kemudian
dituangkan ke dalam karya seni musik. Proses tersebut diwujudkan melalui pengolahan unsur-unsur
komposisi, seperti bentuk, gaya, tekstur, pola ritme, serta elemen musikal lainnya yang bekerja saling
melengkapi. Dalam Karya Gegilakan, konsep penggarapannya dirancang dengan struktur yang terdiri dari
dua bagian utama, yaitu bagian lambat dan bagian cepat. Pembagian ini tidak dimaksudkan sebagai
perubahan karakter secara drastis, tetapi lebih sebagai cara untuk memberikan dinamika suasana yang
berkembang dari satu bagian ke bagian berikutnya.

Pada bagian awal, suasana yang dibangun cenderung lebih tenang dan terkontrol. Meskipun
demikian, karakter khas musik baleganjur tetap dipertahankan melalui kekuatan pola ritmenya yang
menjadi ciri utama. Bagian pembuka ini memberi ruang bagi pendengar untuk merasakan atmosfer awal
yang lebih lembut, namun tetap memiliki energi laten yang menjadi dasar dari keseluruhan komposisi.
Setelah suasana awal terbentuk, barulah bagian selanjutnya hadir dengan tekanan bunyi yang lebih rapat,
tenaga yang lebih kuat, dan nuansa yang lebih semangat dibandingkan bagian sebelumnya. Pergerakan
dinamika tersebut memberi kesan perkembangan emosi sekaligus menegaskan intensitas yang menjadi
ciri baleganjur ketika memasuki momentum yang lebih hidup.

Metode penciptaan karya ini menggunakan konsep interpretasi tradisi. Menurut Wadiri
(2008:294), pendekatan kekaryaan berfungsi untuk mengetahui alur serta arah suatu musik, sehingga

157



I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125

pencipta dapat memahami struktur perjalanan karya secara menyeluruh. Dalam ranah komposisi musik
baru, terdapat beberapa bentuk pengelompokan pendekatan dalam proses penggarapannya. Pendekatan
kekaryaan digunakan untuk menentukan cara sebuah karya dibangun, diarahkan, dan dikembangkan
berdasarkan ide dasar komposisinya. Dalam konteks karya Gegilakan, pendekatan yang digunakan adalah
Pendekatan Interpretasi Tradisi.

Pendekatan interpretasi tradisi merupakan suatu proses penciptaan karya musik yang berpijak
pada idiom-idiom musik tradisional. Penggunaan idiom tersebut tidak sekadar meniru bentuk aslinya,
tetapi mengolahnya kembali sehingga mampu menghadirkan karakter tradisi dalam wujud yang lebih
kontekstual dan relevan dengan kebutuhan komposisi baru. Dengan demikian, karya Gegilakan tetap
menghadirkan nuansa musikal tradisi, namun dalam bentuk penyajian yang lebih fleksibel, kreatif, dan
disesuaikan dengan tujuan artistik penciptanya.

Teknik Permainan

Dalam permainan kesenian Baleganjur, seluruh instrumen yang digunakan pada dasarnya
dimainkan dengan teknik pukul. Setiap alat memiliki cara main yang serupa tetapi tetap menyimpan
karakter teknis yang khas sehingga menghasilkan warna bunyi yang berbeda satu sama lain. Berikut
penjabaran teknik permainan masing-masing instrumen secara lebih luas.

Reong dimainkan dengan cara pemain memukul bagian atas instrumen yang berbentuk seperti
setengah lingkaran, atau yang biasa disebut pencon. Pemain harus menjaga posisi tangan dan stik agar
pukulan tetap fokus pada pusat pencon supaya warna bunyi yang keluar stabil. Arah, tekanan, dan
kecepatan pukulan juga memberi pengaruh pada dinamika permainan, sehingga walaupun tampak
sederhana, pemain tetap dituntut menjaga konsistensinya.

Ceng-ceng dimainkan oleh satu orang yang memegang dua buah cakram logam, masing-masing
di tangan kanan dan kiri. Bagian tali di tengah ceng-ceng diselipkan di antara jari-jari untuk memastikan
pegangan tidak mudah goyah saat alat ini diadu. Gerakan saling memukulkan kedua ceng-ceng inilah
yang menghasilkan suara khasnya. Pemain harus menjaga ritme dan kekuatan pukulan agar tidak terlalu
keras atau terlalu lemah sehingga tetap menyatu dengan instrumen lain.

Kendang Lanang dimainkan dengan cara dipukul atau ditabuh pada bagian samping kanan dan
kiri permukaannya. Pukulan ini tidak boleh sembarangan, karena kendang lanang memiliki peran sebagai
pengarah dinamika sehingga bunyinya harus bisa menyatu dengan kendang wadon. Pemain kendang
lanang wajib menjaga kestabilan ritme dan karakter pukulan agar keseimbangan antara dua kendang
tercipta dengan baik.

Kendang Wadon teknik permainannya mirip dengan kendang lanang, yaitu dipukul pada kedua
sisi permukaan kendang. Kendang wadon memberi warna yang lebih rendah dan stabil sehingga
perpaduannya dengan kendang lanang menjadi ciri khas penting dalam Baleganjur. Kedua kendang harus
dimainkan dengan saling mendengarkan agar pola ritme tidak tumpang tindih.

Kajar juga dimainkan dengan teknik pukul. Pemain harus memukul bagian atas kajar yang
bentuknya menyerupai setengah lingkaran, sementara satu tangan lainnya bertugas memegang panggul
sebagai penyangga. Permainan kajar sangat bergantung pada kestabilan tempo karena instrumen ini
sering menjadi penanda ketukan dasar dalam Baleganjur.

Ponggang terdiri dari dua buah alat yang dimainkan secara bergantian. Pemain memukul bagian
atas instrumen yang juga berbentuk seperti setengah lingkaran. Pergantian pukulan antara kedua unit
ponggang harus dilakukan dengan rapi agar pola ritme yang dihasilkan tetap jelas dan teratur.

Kempur atau Kempli dimainkan dengan cara dipukul pada bagian atasnya, sama seperti alat
musik pencon lainnya. Walaupun tekniknya tampak serupa, perannya sebagai penanda aksen membuat

158



I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125

permainan kempur harus lebih terukur. Pemain harus menjaga waktu pemukulan agar tetap tepat pada
momen yang dibutuhkan dalam struktur musik Baleganjur.
Pengembangan

Dalam pengembangan terdapat suatu proses atau kegiatan untuk menciptakan karya musik
Baleganjur, diantaranya:
Proses penggarapan

Sebelum karya Gegilakan yang diciptakan oleh STT Widya Dhrama Shanti tercipta atau ada,
seorang Komposer atau Pimpinan dari Organisasi STT Widya Dharma Shanti terlebih dahulu
menjelaskan atau menceritakan sebuah bentuk persembahan untuk “ Sembahyang “ dan kemudian
Komposer memberikan ide tentang sebuah musik yang mampu memberikan suasana semangat di diri
seseorang dalam persembahyangan yang akan dilakukan.
Menurut yang telah disampaikan oleh bapak | Gusti Putu Sutardi ada sebuah proses kreatif yang
dilakukan oleh STT Widya Dharma Shanti. Kesenian Baleganjur ini memunculkan sesuatu yang baru
yang sebelumnya dimainkan oleh bapak-bapak dinamakan tabuh Baleganjur gegilakan polos namun
untuk yang saat ini dmainkan STT Widya Dharma Shanti dinamakan Gegilakan.
Dalam musik ini terdiri dari beberapa alat musik perkusi melodi yaitu alat musik yang terbuat dari
logam contohnya Reong, Ceng-Ceng, Ponggang, Kempli Atau Kempur, dan alat musik perkusi kulit yaitu
kendang lanang dan kendang Wadon.

KESIMPULAN
Dari penelitian yang telah dilakukan peneliti mengenai data-data yang telah didapat dari penelitian

mengenai Proses Kreatif Organisasi STT Widya Dharma Shanti Dalam Kesenian Baleganjur Di Desa
Nusa Agung Kecamatan Belitang 111 dengan sub fokus penelitian Kesenian Baleganjur, bahwa kesenian
Baleganjur yang dimainkan oleh STT Widya Dharma Shanti memiliki Proses Kreatif yaitu adanya
perubahan baru dari kesenian Baleganjur yang dimunculkan oleh STT Widya Dharma Shanti.
Kesenian Baleganjur ini berawal dari sebuah Ide atau hasil pemikiran dari seseorang, pemikiran/ ide
dalam karya Gegilakan yang diciptakan oleh Organisasi STT Widya Dharma Shanti menggangkat
suasana semangat dalam upacara Sembahyangan. Suasana ini diciptakan agar seseorang yang akan
melakukan sembahyangan juga dapat melakukan sembahyang mereka dengan semangat dan penuh
Khusuk. Konsep dalam Karya Gegilakan ini memiliki 2 bentuk bagian yaitu lambat dan cepat, di
contohkan pada bagian awal lebih suasana tenang tetapi tetap dengan ciri musik Baleganjur yang
memiliki kekuatan pada pola-pola ritmenya. Kemudian pada bagian selanjutnya ada penekanan bunyi
yang lebih rapat dan lebih semangat di bandingkan dengan bagian awal. Adapun pada semua Istrumen
musik yang digunakan dimainkan dengnan cara dipukul contoh seperti, Reong, Ponggang, Kendan
Lanang, Kendang wadon, Ceng-Ceng, Kempli, Kempur, Kajar. Dalam Karya gegilakan ini terdapat
sebuah pengembangan yang diartikan sebagai proses dalam penciptaan karya musik Baleganjur yaitu,
adanya proses penggarapan,berupa kerja labor yang terdiri dari pencarian pola pada setiap intrumen
sampai dengan pola pengembangan yang diambil dari pola-pola tersebut.
Dari penelitian yang telah dilakukan oleh peneliti, peneliti memberikan saran sebagai berikut :

e Untuk masyarakat hendaknya masyarakat mampu menjaga dan melestarikan kesenian

baleganjur, agar Kesenian ini tidak hilang keberadaanya di masyarakat.
e Untuk Pemuda , sebagai generasi muda sudah sepatutnya ikut peran dalam menjaga kelestarian
kesenian Baleganjur dengan cara belajar memainkan kesenian Baleganjur.

159



I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125

e Dalam memainkan kesenian Baleganjur Sepatutnya dimainkan dengan sungguh-sunggih untik
menambahkan wujud syukur kepda Tuhan akan Kesenian Baleganjur yang indah ini

e Untuk seniman, semoga slalu ada karya-karya baru yang indah yang dimunculkan pada
keseninian Baleganjur ini.

UCAPAN TERIMA KASIH

Peneliti menyampaikan terima kasih kepada seluruh anggota STT Widya Dharma Shanti yang telah
memberikan kesempatan, dukungan, dan keterbukaan selama proses pengumpulan data terkait kesenian
Baleganjur. Apresiasi yang tulus juga diberikan kepada para narasumber dan pelaku seni yang telah
meluangkan waktu untuk berbagi pengalaman, wawasan, serta informasi mendalam mengenai proses
kreatif dalam penyajian Baleganjur. Peneliti berterima kasih kepada pihak lembaga dan seluruh pihak
yang turut membantu, baik dalam bentuk fasilitas, dokumentasi, maupun masukan konstruktif selama
penelitian berlangsung. Dukungan tersebut menjadi bagian penting dalam penyelesaian penelitian ini.

KEPUSTAKAAN

Ardana, I. K. (2013). Pengaruh Gamelan terhadap Baleganjur Semaradana. 151.

Heriyawati. (2016). Seni Pertunjukan dan Ritual. Yogyakarta: Ombak.

Heriyawati. (2016). Seni Pertunjukan Dan Ritual. Yogyakarta: Ombak.

Heriyawati, Y. (2016). Seni Pertunjukan Dan Ritual. Yogyakarta: Ombak.

Ismail. (2019). Guru Kreatif; Suatu Tinjauan Teoritis. Jurnal Kajian Islam & Pendidikan.

Karnain. (2011 ). HUbungan Antar Komunitas Agama di Indonesia Masalah dan Penanganannya.
Miharja. (2013 : 75). Adat Budaya Dan Agama Lokal Studi Gerakan "Ajeg Bali" Agama Hindu Di Bali.
Miharja, D. (2013). Adat Budaya Dan Agama Lokal Studi Gerakan "Ajeg Bali" Agama Hindu Di Bali.
Murtana, I. N. (2011 ).

Putri, N. W. (2019 ). Komunikasi Sosial Dalam Mensosilisasikan Penetapan Kebijakan Gubernur Bali
Tentang Pembatasan Timbulan Sampah Plastik Sekali Pakai. Jurnal Nomosleca.

Sugiyono. (2018 ). Metode Penelitian. Bandung: Alfabeta.

Suharyanto, A. (2017). Sejarah Lembaga Pendidikan Muisk Klasik Non Formal Di Kota Medan. Jurnal
Seni Dan Budaya.

Triadi, M., Wuryani, E., & Purwiyastuti, W. (2016). Fungsi Dan Makna Kesenia Baleganjur Bagi
Kehidupan Masyarakat Dusun Ceto.

Wibowo, K. J., Widnyana, I. G., & Rediase, I. N. (2014). Proses Kreatif | Wayan Sudarna Putra.

Zainal, A. (2014). Sakral dan Profan dalam Ritual Life Cycle : Memperbincangkan Fungsionalisme Emile
Durkheim. All-1zzah.

160



