
 

 

Penyajian Kesenian Baleganjur  

Di Desa Adat Nusa Agung Kecamatan Belitang III 
 

1
I Gusti Ayu Nyoman Sutami, 

2
Rio Eka Putra, 

3
Rina Oktavia 

Universitas PGRI Palembang, E-mail: igusti@gmail.com 

Universitas PGRI Palembang, E-mail: rioep6206@gmail.com 

Institut Seni Indonesia Padangpanjang, E-Mail: oktaviarina780@gmail.com 

ARTICLE INFORMATION  :  Submitted; 03-11-2025  Review: 10-12-2025  Accepted; 15-12-2025   Published; 22-12-2025 

CORESPONDENCE E-MAIL: igusti@gmail.com 

 

ABSTRAK 

Kesenian Baleganjur merupakan salah satu bentuk musik tradisional Bali yang memiliki peran penting dalam 

berbagai kegiatan masyarakat, baik yang bersifat keagamaan maupun nonkeagamaan. Ensambel ini terdiri atas 

instrumen perkusi dan melodi, seperti Kendang Lanang, Kendang Wadon, Reong, Cengceng, Kempur, Kempli, 

Ponggang, Kajar, dan Gong, yang bersama-sama membentuk karakter bunyi yang ritmis dan energik. Penelitian ini 

bertujuan mendeskripsikan secara rinci proses kreatif penyajian Baleganjur oleh organisasi STT Widya Dharma 

Shanti. Pengumpulan data dilakukan melalui observasi langsung terhadap aktivitas musikal, wawancara dengan 

para pelaku seni, dan dokumentasi audiovisual. Keabsahan data diperkuat melalui teknik member check. Analisis 

data meliputi tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa proses kreatif Baleganjur melibatkan pengembangan ide musikal yang diarahkan untuk membangkitkan 

suasana semangat bagi masyarakat yang akan melaksanakan persembahyangan. Selain itu, konsep garapan disusun 

dalam dua karakter tempo, yaitu cepat dan lambat, dengan teknik permainan seluruh instrumen yang dominan 

dipukul. Penelitian ini juga menegaskan adanya proses pengembangan bentuk sebagai bagian dari penciptaan karya 

yang menjaga dinamika dan keberlanjutan tradisi Baleganjur. 

 

Kata kunci: Baleganjur; proses kreatif; musik tradisional Bali; STT Widya Dharma Shanti; konsep garapan. 

 

 

ABSTRACT 

Baleganjur is a form of traditional Balinese music that plays an essential role in various community activities, both 

religious and nonreligious. The ensemble consists of percussion and melodic instruments, including Kendang 

Lanang, Kendang Wadon, Reong, Cengceng, Kempur, Kempli, Ponggang, Kajar, and Gong, which collectively 

create a rhythmic and energetic sonic character. This study aims to describe in detail the creative process behind 

the Baleganjur performance presented by the STT Widya Dharma Shanti organization. Data were collected 

through direct observation of musical activities, interviews with performers, and audiovisual documentation. Data 

validity was ensured using the member check technique. The data analysis consisted of data reduction, data 

presentation, and conclusion drawing. The results indicate that the creative process involves developing musical 

ideas intended to evoke enthusiasm among community members preparing for ritual worship. In addition, the 

conceptual structure of the performance is arranged into two tempo characteristics, fast and slow, with all 

instruments predominantly played by striking. The study also highlights the presence of structural development as 

part of the creative process that sustains the dynamism and continuity of the Baleganjur tradition. 

 

Keywords: Baleganjur; creative process; Balinese traditional music; STT Widya Dharma Shanti; performance 

concept. 

 

 

 

 

mailto:igusti@gmail.com
mailto:rioep6206@gmail.com
mailto:igusti@gmail.com


 

 

 

I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125 

 

151 

 

PENDAHULUAN 

Agama Hindu merupakan salah satu dari enam agama yang diakui secara resmi oleh negara 

Indonesia. Keberadaan ragam agama yang hidup berdampingan menjadikan Indonesia sebuah negara 

multikultural dengan dinamika sosial yang kaya dan berlapis. Keragaman tersebut tercermin dalam 

berbagai tradisi, ritus, serta ekspresi budaya yang tumbuh dan berkembang di tengah masyarakat 

(Karnain, 2011, p. 682). Dalam konteks ini, agama Hindu tampil dengan ciri khasnya yang kuat, terutama 

karena mayoritas penganutnya berdomisili di Pulau Bali. Pulau tersebut sejak lama dikenal sebagai pusat 

kebudayaan Hindu yang berdenyut melalui aktivitas keagamaan, adat, dan seni yang berlangsung hampir 

tanpa jeda. Tempat ibadah umat Hindu dikenal sebagai pura, yang memiliki fungsi bukan hanya sebagai 

lokasi sembahyang, tetapi juga sebagai pusat kegiatan sosial dan budaya yang mempertemukan 

masyarakat dalam berbagai upacara. 

Dalam memahami kehidupan budaya masyarakat Hindu, tradisi menjadi bagian yang tidak 

terpisahkan. Robert Redfield membagi tradisi menjadi dua bentuk, yaitu tradisi besar atau great tradition 

dan tradisi kecil atau little tradition. Kedua bentuk ini hadir secara berdampingan dalam masyarakat. 

Tradisi besar biasanya tumbuh di lingkungan masyarakat kalangan atas atau bangsawan, sedangkan 

tradisi kecil hadir sebagai bagian dari keseharian masyarakat umum (Miharja D., 2013, p. 56). Dalam 

kehidupan masyarakat Hindu, kedua jenis tradisi tersebut dapat terlihat saling berhubungan dan saling 

menguatkan. Nilai-nilai yang diwariskan turun-temurun ini memperkaya praktik keagamaan yang 

berlangsung dalam rentang waktu yang sangat panjang. 

Sejalan dengan itu, tradisi umat Hindu mencakup berbagai elemen budaya, adat istiadat, serta 

aktivitas ritus yang terus dipertahankan dari generasi ke generasi. Praktik keagamaan tidak hanya 

menekankan nilai spiritual, tetapi juga memperlihatkan kekayaan ekspresi seni yang menyertainya. 

Miharja (2013, p. 57) menjelaskan bahwa ritual suci dalam agama Hindu hampir selalu diiringi oleh 

sajian seni pertunjukan. Seni tersebut dapat berupa tari, wayang, pertunjukan musik, Bebarongan, dan 

bentuk-bentuk lainnya yang masing-masing memiliki nilai simbolik dan makna tertentu (Murtana, 2011, 

p. 62). Hal ini menunjukkan bahwa seni dan agama pada masyarakat Hindu terjalin sangat erat, sehingga 

keduanya tidak dapat dipisahkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Dalam perkembangannya, kesenian memiliki peran penting sebagai media pewarisan budaya. 

Kesenian tidak hanya menjadi bentuk ekspresi, tetapi juga menjadi sarana untuk memperkuat identitas 

masyarakat. Warisan budaya yang diterima dari para leluhur membuat generasi sekarang memiliki dasar 

yang kuat untuk melanjutkan serta mengembangkan apa yang telah ada. Kreativitas muncul sebagai 

bentuk tanggung jawab generasi muda dalam menjaga kesinambungan tradisi. Wibowo, Widnyana, dan 

Rediase (2014, p. 2) menyatakan bahwa proses berkesenian menuntut kerja kelompok yang terpadu. 

Kesenian pada dasarnya tidak dapat berdiri sendiri, tetapi membutuhkan kolaborasi agar dapat terwujud 

dengan baik. Karena itu, keberadaan generasi penerus sangat berpengaruh terhadap keberlangsungan 

kesenian. 

Saat ini banyak organisasi pemuda yang bergerak dalam upaya membangun generasi kreatif tanpa 

mengabaikan adat dan norma yang berlaku (Miharja D., 2013, p. 75). Hal tersebut juga tampak dalam 

berbagai organisasi kepemudaan Hindu, seperti KMHDI, Peradah, serta organisasi pemuda lainnya yang 

berfungsi sebagai wadah kreativitas (Putri, 2019, p. 56). Di Desa Nusa Agung, Kecamatan Belitang III, 

terdapat organisasi STT Widya Dharma Shanti atau Seke Truna Truni Widya Dharma Shanti. Organisasi 

ini berperan penting sebagai ruang bagi pemuda-pemudi Hindu untuk berpartisipasi dalam aktivitas 

sosial, budaya, serta keagamaan. Kehadiran organisasi ini memungkinkan generasi muda untuk 

mengembangkan potensi diri sekaligus berkontribusi dalam menjaga keberlanjutan tradisi desa adat. 



 

 

 

I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125 

 

152 

 

Kegiatan organisasi berlangsung dalam berbagai bentuk. Selain mengikuti pembersihan pura pada 

hari purnama dan tilem, mereka juga mengadakan pertemuan rutin di balai banjar. Pertemuan tersebut 

biasanya digunakan untuk berdiskusi, menyusun rencana kegiatan, serta mengumpulkan kas organisasi. 

Latihan kesenian juga menjadi aktivitas yang rutin dilakukan, salah satunya adalah latihan Baleganjur. 

Kesenian Baleganjur merupakan salah satu ansambel gamelan Bali yang dikenal dengan ritme dinamis 

dan sifatnya yang dimainkan sambil berjalan. Instrumen seperti gendang lanang dan wadon, ceng-ceng, 

serta pecong menjadi elemen penting dalam penyajiannya. 

Penelitian Triadi, Wuryani, dan Purwiyastuti (2016) menunjukkan bahwa Baleganjur mengalami 

perubahan fungsi seiring perkembangan zaman. Jika pada awalnya kesenian ini berfungsi terutama 

sebagai pengiring upacara keagamaan, maka kini penggunaannya lebih luas. Kesenian ini dipakai dalam 

pawai kesenian, kegiatan olahraga, perlombaan, hingga acara-acara yang bersifat komersial. Temuan ini 

memperlihatkan bahwa kesenian dapat menyesuaikan diri dengan kebutuhan masyarakat tanpa 

kehilangan bentuk dasarnya. 

Hal yang sama juga tampak dari pengamatan peneliti terhadap Baleganjur di Desa Adat Nusa 

Agung. Kesenian ini yang sebelumnya digunakan dalam upacara seperti piodalan, melasti, dan ngaben, 

kini mulai digunakan dalam festival seperti Festival Ogoh-ogoh. Perubahan juga terlihat pada pelaku 

keseniannya. Jika sebelumnya dimainkan oleh kelompok bapak-bapak, kini para pemuda dari STT Widya 

Dharma Shanti aktif menjadi pemainnya. Regenerasi ini tidak hanya menjaga keberlangsungan kesenian, 

tetapi juga membuat penyajiannya lebih bertenaga, dinamis, dan sesuai dengan semangat generasi muda. 

Dari uraian tersebut dapat dilihat bahwa keberlanjutan kesenian Baleganjur tidak terlepas dari 

minat dan partisipasi generasi muda. Dengan adanya dukungan organisasi dan keterlibatan masyarakat, 

kesenian tersebut dapat berkembang, beradaptasi, sekaligus tetap mempertahankan karakter 

tradisionalnya. Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan proses penyajian musik Baleganjur di 

Desa Adat Nusa Agung, Kecamatan Belitang III, serta melihat bagaimana organisasi pemuda berperan 

dalam menjaga keberadaannya. 

Penelitian ini diharapkan memberikan manfaat sebagai berikut: 

 Bagi guru kesenian, menambah pengetahuan mengenai karakteristik musik Baleganjur. 

 Bagi siswa dan mahasiswa, khususnya Universitas PGRI, memperluas pemahaman mengenai 

kesenian tradisional Indonesia. 

 Bagi masyarakat, mendorong pelestarian kesenian Baleganjur sebagai warisan budaya. 

 

METODE 

Metode penelitian merupakan cara ilmiah yang digunakan untuk mengumpulkan berbagai data 

yang memiliki kriteria valid sesuai dengan tujuan penelitian. Dalam penelitian ini, peneliti menerapkan 

metode penelitian kualitatif. Metode kualitatif adalah metode yang pada proses pengumpulan datanya 

tidak mengutamakan angka-angka atau hitungan statistik tertentu (Heriyawati Y., 2016). Metode ini 

sering disebut sebagai metode postpositivistik karena pendekatannya berpijak pada filsafat 

postpositivisme, yaitu pandangan yang menekankan bahwa realitas bersifat nyata, utuh, dan perlu 

dipahami melalui hubungan yang langsung antara peneliti dengan objek yang diteliti. Oleh sebab itu, 

keterlibatan peneliti secara interaktif dengan situasi penelitian dianggap penting demi memperoleh data 

yang aktual dan mendalam (Sugiyono, 2018). 

Teknik pengumpulan data dalam metode penelitian kualitatif menggunakan prinsip triangulasi. 

Prinsip ini menekankan bahwa pengumpulan data sebaiknya dilakukan menggunakan lebih dari satu 

teknik sehingga informasi yang diperoleh dapat saling melengkapi. Analisis data dalam penelitian 



 

 

 

I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125 

 

153 

 

kualitatif juga berlandaskan pada fenomena yang benar-benar terjadi di lapangan. Karena itu peneliti 

harus hadir secara langsung pada objek penelitian untuk melihat situasi secara nyata dan memperoleh data 

yang lebih akurat. 

Data pada penelitian ini diperoleh dari hasil dokumentasi kegiatan latihan kesenian Baleganjur, 

baik dalam bentuk foto maupun video, hasil wawancara dengan informan yang relevan, serta observasi 

lapangan yang dilakukan oleh peneliti. Selain itu, juga digunakan sumber data tambahan yang berasal dari 

penelitian terdahulu, seperti jurnal ilmiah atau karya tulis lain yang memiliki keterkaitan dengan topik. 

Dalam proses pengumpulan data, peneliti menerapkan tiga teknik utama, yaitu observasi, wawancara, dan 

dokumentasi. Penjelasan tiap teknik dapat dilihat pada bagian berikut. 

1. Kisi-Kisi Instrumen 

a. Kisi-Kisi Observasi 

Observasi merupakan kegiatan mengamati secara langsung peristiwa, aktivitas, dan kondisi nyata 

di lapangan. Observasi dilakukan untuk memperoleh data yang akurat dan menggambarkan situasi objek 

penelitian secara faktual. Penelitian ini dilaksanakan di lingkungan kesenian Baleganjur yang berada di 

Desa Nusa Agung, Kecamatan Belitang III. Peneliti menetapkan waktu sekitar tujuh hari untuk 

melakukan pengamatan. Selama periode tersebut, peneliti melakukan observasi langsung terhadap 

aktivitas Organisasi STT Widya Dharma Shanti sebagai kelompok yang terkait dengan kesenian 

Baleganjur. 

b. Kisi-Kisi Wawancara 

Wawancara dilakukan dengan tujuan memperoleh informasi secara langsung dari narasumber 

yang memahami objek penelitian. Wawancara adalah proses tanya jawab antara pewawancara dan 

informan untuk mendapatkan data yang lebih rinci. Sebelum melakukan wawancara, pewawancara 

terlebih dahulu menentukan informan yang benar-benar memiliki kompetensi dan pengetahuan yang 

sesuai dengan objek penelitian. Pendekatan juga perlu dilakukan agar situasi wawancara berlangsung 

nyaman dan tidak mengganggu narasumber, sehingga informasi yang diberikan dapat maksimal. 

Wawancara direncanakan dengan salah satu tokoh adat yang memahami kesenian Baleganjur. 

 Nama: I Gusti Putu Sutardi 

 Umur: 52 tahun 

 Pekerjaan: Tani 

 Status Keanggotaan: Tokoh Adat 

 Standar Kompetensi: Sejarah Kesenian Baleganjur, Permainan Musik 

Dalam wawancara ini, peneliti akan menanyakan secara lebih rinci mengenai sejarah Baleganjur, 

teknik permainan musiknya, kostum yang digunakan, serta berbagai aspek lain yang berkaitan dengan 

praktik kesenian ini di Desa Adat Nusa Agung Kecamatan Belitang III. 

c. Kisi-Kisi Dokumentasi 

Dokumentasi merupakan teknik pengumpulan data melalui arsip, buku, foto, skrip, naskah lama, 

jurnal, dan rekaman video yang relevan namun tidak dapat ditemukan pada saat observasi. Teknik 

dokumentasi dilakukan sebagai pelengkap agar data yang sebelumnya kurang lengkap dapat diperoleh 

secara menyeluruh. Dalam penelitian ini, dokumentasi berupa jurnal-jurnal terdahulu, foto kegiatan, dan 

rekaman video kesenian Baleganjur digunakan sebagai bagian dari data pendukung. 

2. Teknik Keabsahan Data 

Keabsahan data merupakan standar yang digunakan untuk menilai kebenaran data yang 

dikumpulkan. Menurut Sugiyono (2018), uji keabsahan data dalam penelitian kualitatif mencakup 



 

 

 

I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125 

 

154 

 

beberapa teknik, salah satunya uji kredibilitas. Uji kredibilitas bertujuan memastikan bahwa data yang 

diperoleh dapat dipercaya melalui beberapa langkah berikut: 

 Perpanjangan pengamatan 

Peneliti kembali ke lapangan untuk melakukan pengamatan lanjutan, termasuk wawancara ulang 

dengan informan yang sama maupun yang baru. Dengan prosedur ini, data yang telah diperoleh dapat 

dikonfirmasi kembali sehingga tingkat keakuratannya meningkat. 

 Meningkatkan ketekunan 

Peneliti melakukan pengamatan secara lebih teliti dan berkesinambungan. Ketekunan ini membantu 

peneliti memastikan bahwa informasi yang terkumpul benar-benar valid dan tidak keliru. 

 Triangulasi 

Triangulasi dilakukan dengan mengecek data melalui berbagai sumber, metode, dan waktu berbeda. 

Hal ini memberikan sudut pandang yang lebih luas terhadap data sehingga hasil penelitian menjadi 

lebih kuat dan terpercaya. 

3. Teknik Analisis Data 

Analisis data merupakan proses menyusun informasi secara sistematis untuk mengetahui pola, 

hubungan, serta makna dari data yang telah terkumpul. Data yang diperoleh kemudian dipilih, 

diorganisasi, dan dipelajari untuk menghasilkan kesimpulan yang mudah dipahami oleh peneliti maupun 

pembaca. 

Menurut Sugiyono (2018), terdapat tiga tahapan analisis data kualitatif, yaitu: 

 Reduksi data 

Reduksi data mencakup kegiatan merangkum, memilih hal-hal pokok, serta memfokuskan pada 

informasi penting yang berkaitan langsung dengan objek penelitian. Proses ini memberikan 

gambaran yang lebih jelas dan membantu peneliti dalam menata data agar analisis dapat dilakukan 

dengan lebih terarah. 

 Penyajian data 

Penyajian data merupakan proses mengorganisasi informasi ke dalam bentuk yang mudah dipahami. 

Dengan penyajian yang terstruktur, peneliti dapat melihat hubungan antardata secara lebih konkret. 

 Penarikan kesimpulan 

Kesimpulan merupakan hasil temuan yang diperoleh dari keseluruhan proses analisis. Kesimpulan 

awal yang diperoleh pada tahap pengumpulan data seringkali masih bersifat sementara, sehingga 

peneliti perlu memastikan validitasnya dengan bukti-bukti yang konsisten sebelum menyatakannya 

sebagai temuan final. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sejarah Kesenian Baleganjur  

Kesenian Baleganjur merupakan salah satu bentuk kesenian musik tradisional Bali yang hingga 

saat ini terus dijaga dan diwariskan di Desa Nusa Agung. Kesenian ini tidak hanya dipahami sebagai 

sekadar permainan musik, tetapi juga sebagai bagian dari sistem nilai, identitas, dan kehidupan sosial 

masyarakat Hindu Bali di desa tersebut. Keberadaannya mencerminkan semangat masyarakat untuk tetap 

mempertahankan tradisi warisan leluhur di tengah perubahan zaman. Menurut penjelasan Bapak I Gusti 

Putu Sutardi, munculnya kesenian Baleganjur di Desa Nusa Agung berawal dari dorongan masyarakat 

yang merasa bahwa desa ini perlu memiliki kelompok Baleganjur sendiri. Keinginan tersebut tumbuh dari 

kebutuhan untuk menghadirkan kesenian yang mampu mengiringi ritual adat secara mandiri tanpa harus 

bergantung pada kelompok dari desa lain. 



 

 

 

I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125 

 

155 

 

Baleganjur memiliki kedudukan yang penting karena secara tradisional digunakan untuk 

mengiringi berbagai upacara keagamaan. Musiknya dianggap membawa energi spiritual, menguatkan 

suasana sakral, sekaligus mengiringi perjalanan prosesi upacara. Kesadaran akan pentingnya fungsi 

tersebut menjadi alasan utama mengapa masyarakat memandang Baleganjur sebagai sesuatu yang harus 

dimiliki dan dijaga. Keinginan itu kemudian dibahas secara serius dalam rapat banjar adat Nusa Agung. 

Melalui musyawarah tersebut, seluruh masyarakat dan Ketua Adat memberikan persetujuan untuk 

membentuk sebuah kelompok kesenian yang nantinya menjadi perwakilan resmi desa dalam kegiatan 

ritual maupun kegiatan budaya lainnya. 

Dari hasil keputusan bersama itulah lahir kelompok Baleganjur yang diberi nama Seke Baleganjur 

Satya Gita Dharma Shanti. Sejak sekitar tahun 2012, kelompok ini mulai aktif memainkan Baleganjur dan 

menampilkan kesenian tersebut diberbagai kesempatan. Kehadiran kelompok ini dipandang sebagai 

tonggak penting karena selain memenuhi kebutuhan ritual desa, juga menjadi wadah bagi generasi muda 

untuk belajar, berlatih, dan mengenal lebih dekat kesenian tradisional Bali yang bernilai tinggi. Dengan 

adanya kelompok ini, transfer pengetahuan dari generasi terdahulu kepada generasi muda berlangsung 

lebih sistematis dan berkelanjutan. 

Dalam praktiknya, fungsi utama kesenian Baleganjur adalah sebagai musik pengiring dalam 

upacara keagamaan masyarakat Hindu Bali. Kesenian ini digunakan pada berbagai tradisi seperti piodalan 

di pura yang menjadi bagian dari siklus pemujaan, prosesi mengarak Ogoh-Ogoh menjelang Hari Raya 

Nyepi, serta upacara Pitra Yadnya dan Manusa Yadnya yang masing-masing memiliki tujuan spiritual 

tersendiri. Alunan ritmis Baleganjur menciptakan suasana yang mendukung kekhidmatan prosesi, 

sekaligus menandai setiap tahapan upacara secara simbolis. Karena itulah masyarakat memandang 

kesenian ini bukan sekadar hiburan, tetapi bagian dari struktur ritual yang tidak dapat dipisahkan. 

Seiring dengan perkembangan zaman dan meningkatnya minat generasi muda terhadap seni 

pertunjukan, fungsi Baleganjur di Desa Nusa Agung mengalami perluasan. Kesenian ini tidak hanya 

dimainkan pada upacara keagamaan, tetapi juga mulai ditampilkan dalam kegiatan festival, pertunjukan 

budaya, dan lomba. Perkembangan ini membuat Baleganjur semakin dikenal oleh masyarakat luar desa, 

sekaligus membuka ruang bagi para pemain untuk mengekspresikan kemampuan mereka dalam konteks 

yang lebih variatif. Meskipun demikian, nilai sakralnya tetap dihormati, sehingga pemain dan pengurus 

kelompok tetap menjaga etika serta aturan yang berlaku dalam setiap penampilan. 

Kegiatan latihan dilakukan secara berkala, namun tidak setiap hari. Biasanya latihan dilaksanakan 

menjelang pelaksanaan upacara, pementasan, atau festival besar seperti festival Ogoh-Ogoh. Pola latihan 

semacam ini membuat para pemain tetap berada dalam ritme kesiapan tanpa harus melakukan latihan 

intensif setiap hari. Latihan yang dilakukan menjelang acara juga menjadi momen kebersamaan bagi 

anggota kelompok, terutama para pemuda yang tergabung di dalamnya, untuk memperkuat keterampilan 

sekaligus menjaga kekompakan sebagai satu kesatuan ansambel. 

Alat Musik Kesenian Baleganjur  

Adapun beberapa alat musik yang dimainkan dalam Kesenian Baleganjur di antaranya: 

1. Buah Kendang ( lanang, Wadon ) 

  Kendang merupakan alat musik perkusi yang terbuat dari kulit. Kendang Lanang biasanya 

memiliki suara yang lebih timggi dibandingkan dengan Kendang Wadon. Kendnag lanang dan wadon 

merupakan  permainan Kendang yang berpasangan. Dalam fungsinya Kendang digunakan sebagai 

pemimpin awal lagu dalam kesenian Baleganjur 

 

 



 

 

 

I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125 

 

156 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Gambar 4.1. Kendang Lanang 

Kendang Wadon  merupakan kendang yang memiliki suara lebih rendah dibandingkan  Kendan 

Lanang. Kendang Wadon merupakan kendang yang selalu berpasangan dengan Kendang Lanang karena 

dalam  memakainnya pun berpasangan , maka dari itu Fungsi dari kendang Wadon sama dengan kndnag 

Lanang.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar. 4.2. Kendang wadon 

2. Ceng-Ceng  

Alat musik Ceng-Ceng  merupakan alat musik yang terbuat dari lempengan logam yang berbentuk 

seperti piringan. Logam yang dipilih dalam pembutannya pun merupakan logam yang memiliki kualitas 

tinggi sehingga alat musik ini memiliki suara yang nyaring. Fungsi Ceng-Ceng pun dalam Kesenian 

Baleganjur sangatlah penting, bukan hanya sebagai pelengkap dalam permainannya saja namun karena 

bunyi Ceng- Ceng sangat menjolok membuat alat musik ini harus ada dalam Kesenian Baleganjur 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar. 4.3. gambar Ceng-Ceng 

3. Buah Reong 

Reong Merupakan Instrumen musik yang  berjumlah 4  buah dalam kesenian Baleganjur. Setiap 

Reong memiliki nada yang berbeda, sehingga  pemain harus dapat membuat improvisasi yan harmonis 



 

 

 

I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125 

 

157 

 

dan selaras dengan pemain lainnya agar musik yang tercipta enak jika didengar. Fungsi dari Reong 

sendiri yaitu sebagai pemberi nada pada Kesenian baleganjur karena reong merupakan  alat musik 

melodis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar. 4.4. Gambar Reong 

4. Buah Kempur 

Kempur/Kempli merupakan instrumen yang memiliki fungsi sebagai penanda tempo dari sebuah  

permaianan gangsa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 4.5. kempur 

Konsep dalam penggarapan karya menjelaskan proses bagaimana sebuah gagasan diolah, 

digambarkan, dan diekspresikan menjadi bentuk suasana, rasa, serta nilai tertentu yang kemudian 

dituangkan ke dalam karya seni musik. Proses tersebut diwujudkan melalui pengolahan unsur-unsur 

komposisi, seperti bentuk, gaya, tekstur, pola ritme, serta elemen musikal lainnya yang bekerja saling 

melengkapi. Dalam Karya Gegilakan, konsep penggarapannya dirancang dengan struktur yang terdiri dari 

dua bagian utama, yaitu bagian lambat dan bagian cepat. Pembagian ini tidak dimaksudkan sebagai 

perubahan karakter secara drastis, tetapi lebih sebagai cara untuk memberikan dinamika suasana yang 

berkembang dari satu bagian ke bagian berikutnya. 

Pada bagian awal, suasana yang dibangun cenderung lebih tenang dan terkontrol. Meskipun 

demikian, karakter khas musik baleganjur tetap dipertahankan melalui kekuatan pola ritmenya yang 

menjadi ciri utama. Bagian pembuka ini memberi ruang bagi pendengar untuk merasakan atmosfer awal 

yang lebih lembut, namun tetap memiliki energi laten yang menjadi dasar dari keseluruhan komposisi. 

Setelah suasana awal terbentuk, barulah bagian selanjutnya hadir dengan tekanan bunyi yang lebih rapat, 

tenaga yang lebih kuat, dan nuansa yang lebih semangat dibandingkan bagian sebelumnya. Pergerakan 

dinamika tersebut memberi kesan perkembangan emosi sekaligus menegaskan intensitas yang menjadi 

ciri baleganjur ketika memasuki momentum yang lebih hidup. 

Metode penciptaan karya ini menggunakan konsep interpretasi tradisi. Menurut Wadiri 

(2008:294), pendekatan kekaryaan berfungsi untuk mengetahui alur serta arah suatu musik, sehingga 



 

 

 

I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125 

 

158 

 

pencipta dapat memahami struktur perjalanan karya secara menyeluruh. Dalam ranah komposisi musik 

baru, terdapat beberapa bentuk pengelompokan pendekatan dalam proses penggarapannya. Pendekatan 

kekaryaan digunakan untuk menentukan cara sebuah karya dibangun, diarahkan, dan dikembangkan 

berdasarkan ide dasar komposisinya. Dalam konteks karya Gegilakan, pendekatan yang digunakan adalah 

Pendekatan Interpretasi Tradisi. 

Pendekatan interpretasi tradisi merupakan suatu proses penciptaan karya musik yang berpijak 

pada idiom-idiom musik tradisional. Penggunaan idiom tersebut tidak sekadar meniru bentuk aslinya, 

tetapi mengolahnya kembali sehingga mampu menghadirkan karakter tradisi dalam wujud yang lebih 

kontekstual dan relevan dengan kebutuhan komposisi baru. Dengan demikian, karya Gegilakan tetap 

menghadirkan nuansa musikal tradisi, namun dalam bentuk penyajian yang lebih fleksibel, kreatif, dan 

disesuaikan dengan tujuan artistik penciptanya. 

Teknik Permainan  

Dalam permainan kesenian Baleganjur, seluruh instrumen yang digunakan pada dasarnya 

dimainkan dengan teknik pukul. Setiap alat memiliki cara main yang serupa tetapi tetap menyimpan 

karakter teknis yang khas sehingga menghasilkan warna bunyi yang berbeda satu sama lain. Berikut 

penjabaran teknik permainan masing-masing instrumen secara lebih luas. 

Reong dimainkan dengan cara pemain memukul bagian atas instrumen yang berbentuk seperti 

setengah lingkaran, atau yang biasa disebut pencon. Pemain harus menjaga posisi tangan dan stik agar 

pukulan tetap fokus pada pusat pencon supaya warna bunyi yang keluar stabil. Arah, tekanan, dan 

kecepatan pukulan juga memberi pengaruh pada dinamika permainan, sehingga walaupun tampak 

sederhana, pemain tetap dituntut menjaga konsistensinya. 

Ceng-ceng dimainkan oleh satu orang yang memegang dua buah cakram logam, masing-masing 

di tangan kanan dan kiri. Bagian tali di tengah ceng-ceng diselipkan di antara jari-jari untuk memastikan 

pegangan tidak mudah goyah saat alat ini diadu. Gerakan saling memukulkan kedua ceng-ceng inilah 

yang menghasilkan suara khasnya. Pemain harus menjaga ritme dan kekuatan pukulan agar tidak terlalu 

keras atau terlalu lemah sehingga tetap menyatu dengan instrumen lain. 

Kendang Lanang dimainkan dengan cara dipukul atau ditabuh pada bagian samping kanan dan 

kiri permukaannya. Pukulan ini tidak boleh sembarangan, karena kendang lanang memiliki peran sebagai 

pengarah dinamika sehingga bunyinya harus bisa menyatu dengan kendang wadon. Pemain kendang 

lanang wajib menjaga kestabilan ritme dan karakter pukulan agar keseimbangan antara dua kendang 

tercipta dengan baik. 

Kendang Wadon teknik permainannya mirip dengan kendang lanang, yaitu dipukul pada kedua 

sisi permukaan kendang. Kendang wadon memberi warna yang lebih rendah dan stabil sehingga 

perpaduannya dengan kendang lanang menjadi ciri khas penting dalam Baleganjur. Kedua kendang harus 

dimainkan dengan saling mendengarkan agar pola ritme tidak tumpang tindih. 

Kajar juga dimainkan dengan teknik pukul. Pemain harus memukul bagian atas kajar yang 

bentuknya menyerupai setengah lingkaran, sementara satu tangan lainnya bertugas memegang panggul 

sebagai penyangga. Permainan kajar sangat bergantung pada kestabilan tempo karena instrumen ini 

sering menjadi penanda ketukan dasar dalam Baleganjur. 

Ponggang terdiri dari dua buah alat yang dimainkan secara bergantian. Pemain memukul bagian 

atas instrumen yang juga berbentuk seperti setengah lingkaran. Pergantian pukulan antara kedua unit 

ponggang harus dilakukan dengan rapi agar pola ritme yang dihasilkan tetap jelas dan teratur. 

Kempur atau Kempli dimainkan dengan cara dipukul pada bagian atasnya, sama seperti alat 

musik pencon lainnya. Walaupun tekniknya tampak serupa, perannya sebagai penanda aksen membuat 



 

 

 

I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125 

 

159 

 

permainan kempur harus lebih terukur. Pemain harus menjaga waktu pemukulan agar tetap tepat pada 

momen yang dibutuhkan dalam struktur musik Baleganjur. 

Pengembangan  

Dalam pengembangan terdapat suatu proses atau kegiatan untuk menciptakan karya musik 

Baleganjur, diantaranya: 

Proses penggarapan 

Sebelum karya Gegilakan yang diciptakan oleh STT Widya Dhrama Shanti tercipta atau ada, 

seorang Komposer atau Pimpinan dari Organisasi STT Widya Dharma Shanti terlebih dahulu 

menjelaskan atau menceritakan sebuah bentuk persembahan untuk “ Sembahyang “ dan kemudian 

Komposer memberikan  ide tentang sebuah  musik yang mampu memberikan suasana semangat di diri 

seseorang dalam persembahyangan yang akan dilakukan. 

Menurut yang telah disampaikan oleh bapak I Gusti Putu Sutardi ada sebuah proses kreatif yang  

dilakukan oleh STT Widya Dharma Shanti. Kesenian Baleganjur ini memunculkan sesuatu yang baru 

yang sebelumnya dimainkan oleh bapak-bapak dinamakan tabuh Baleganjur gegilakan polos namun 

untuk yang saat ini dmainkan STT Widya Dharma Shanti dinamakan  Gegilakan. 

Dalam  musik ini terdiri dari  beberapa alat musik perkusi melodi  yaitu alat musik yang terbuat dari 

logam contohnya Reong, Ceng-Ceng, Ponggang, Kempli Atau Kempur, dan alat musik perkusi kulit yaitu 

kendang lanang dan kendang Wadon. 

 

KESIMPULAN 

Dari penelitian yang telah dilakukan peneliti mengenai data-data yang telah didapat dari penelitian 

mengenai Proses Kreatif Organisasi STT Widya Dharma Shanti Dalam Kesenian Baleganjur Di Desa 

Nusa Agung Kecamatan Belitang III dengan sub fokus penelitian Kesenian Baleganjur, bahwa kesenian 

Baleganjur yang dimainkan oleh STT Widya Dharma Shanti memiliki Proses Kreatif yaitu adanya 

perubahan baru dari kesenian Baleganjur yang dimunculkan oleh STT Widya Dharma Shanti.  

Kesenian Baleganjur ini berawal dari sebuah Ide atau  hasil pemikiran dari seseorang, pemikiran/ ide 

dalam karya Gegilakan yang diciptakan oleh Organisasi STT Widya Dharma Shanti  menggangkat 

suasana semangat dalam upacara Sembahyangan. Suasana ini diciptakan agar seseorang yang akan 

melakukan sembahyangan  juga dapat  melakukan sembahyang mereka dengan semangat dan penuh 

Khusuk. Konsep dalam Karya Gegilakan ini memiliki 2 bentuk bagian yaitu lambat dan cepat, di 

contohkan pada bagian awal lebih suasana tenang tetapi tetap dengan ciri musik Baleganjur yang 

memiliki kekuatan pada pola-pola ritmenya. Kemudian pada bagian selanjutnya ada penekanan bunyi 

yang lebih rapat dan lebih semangat di bandingkan dengan bagian awal. Adapun pada semua Istrumen 

musik yang digunakan dimainkan dengnan cara dipukul contoh seperti, Reong, Ponggang, Kendan 

Lanang, Kendang wadon, Ceng-Ceng, Kempli, Kempur, Kajar. Dalam Karya gegilakan ini terdapat 

sebuah pengembangan yang diartikan sebagai proses dalam penciptaan karya musik Baleganjur yaitu, 

adanya proses penggarapan,berupa kerja labor yang terdiri dari  pencarian pola pada setiap intrumen 

sampai dengan pola pengembangan yang diambil dari pola-pola tersebut. 

Dari penelitian yang telah dilakukan oleh peneliti, peneliti memberikan saran sebagai berikut :  

 Untuk masyarakat hendaknya masyarakat mampu menjaga dan melestarikan kesenian 

baleganjur, agar Kesenian ini tidak hilang keberadaanya di masyarakat. 

 Untuk Pemuda , sebagai generasi muda sudah sepatutnya ikut peran dalam menjaga kelestarian 

kesenian Baleganjur dengan cara belajar memainkan kesenian Baleganjur. 



 

 

 

I Gusti Ayu Nyoman Sutami /Jurnal Musik Etnik_Vol.5 No.2 Juli/Desember (2025) ISSN 2807-6125 

 

160 

 

 Dalam memainkan kesenian Baleganjur Sepatutnya dimainkan dengan sungguh-sunggih untik 

menambahkan wujud syukur kepda Tuhan akan Kesenian Baleganjur yang indah ini 

 Untuk seniman, semoga slalu ada karya-karya baru yang indah yang dimunculkan pada 

keseninian Baleganjur ini. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Peneliti menyampaikan terima kasih kepada seluruh anggota STT Widya Dharma Shanti yang telah 

memberikan kesempatan, dukungan, dan keterbukaan selama proses pengumpulan data terkait kesenian 

Baleganjur. Apresiasi yang tulus juga diberikan kepada para narasumber dan pelaku seni yang telah 

meluangkan waktu untuk berbagi pengalaman, wawasan, serta informasi mendalam mengenai proses 

kreatif dalam penyajian Baleganjur. Peneliti berterima kasih kepada pihak lembaga dan seluruh pihak 

yang turut membantu, baik dalam bentuk fasilitas, dokumentasi, maupun masukan konstruktif selama 

penelitian berlangsung. Dukungan tersebut menjadi bagian penting dalam penyelesaian penelitian ini. 

 

KEPUSTAKAAN 

 

Ardana, I. K. (2013). Pengaruh Gamelan terhadap Baleganjur Semaradana. 151. 

Heriyawati. (2016). Seni Pertunjukan dan Ritual. Yogyakarta: Ombak. 

Heriyawati. (2016). Seni Pertunjukan Dan Ritual. Yogyakarta: Ombak. 

Heriyawati, Y. (2016). Seni Pertunjukan Dan Ritual. Yogyakarta: Ombak. 

Ismail. (2019). Guru Kreatif; Suatu Tinjauan Teoritis. Jurnal Kajian Islam & Pendidikan. 

Karnain. (2011 ). HUbungan Antar Komunitas Agama di Indonesia Masalah dan Penanganannya. 

Miharja. (2013 : 75). Adat Budaya Dan Agama Lokal Studi Gerakan "Ajeg Bali" Agama Hindu Di Bali. 

Miharja, D. (2013). Adat Budaya Dan Agama Lokal Studi Gerakan "Ajeg Bali" Agama Hindu Di Bali. 

Murtana, I. N. (2011 ). 

Putri, N. W. (2019 ). Komunikasi Sosial Dalam Mensosilisasikan Penetapan Kebijakan Gubernur Bali 

Tentang Pembatasan Timbulan Sampah Plastik Sekali Pakai. Jurnal Nomosleca. 

Sugiyono. (2018 ). Metode Penelitian. Bandung: Alfabeta. 

Suharyanto, A. (2017). Sejarah Lembaga Pendidikan Muisk Klasik Non Formal Di Kota Medan. Jurnal 

Seni Dan Budaya. 

Triadi, M., Wuryani, E., & Purwiyastuti, W. (2016). Fungsi Dan Makna Kesenia Baleganjur Bagi 

Kehidupan Masyarakat Dusun Ceto. 

Wibowo, K. J., Widnyana, I. G., & Rediase, I. N. (2014). Proses Kreatif I Wayan Sudarna Putra. 

Zainal, A. (2014). Sakral dan Profan dalam Ritual Life Cycle : Memperbincangkan Fungsionalisme Emile 

Durkheim. All-Izzah. 

 

 


