Creativity and Research
Theatre Journal E-ISSN: 2715-5412 | P-ISSN: 2715-5404

Available Online at: https://journal.isi-padangpa‘ﬂ]%n

Struktur Dramatik Lakon Orang-Orang Setia Karya

Iswadi Pratama

Gusrizalv*, Yuniarni2

1*Seni Teater, Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Budaya Indonesia Bandung
2) Prodi Seni Teater, Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia Padangpanjang

Email: info.riiezl@gmail.com

Copyright ©2025, The authors. Published by Program Studi Seni Teater Fakultas Seni Pertunjukan ISI Padangpanjang
Submitted : 12 Agustus 2025; Accepted: 17 November 2025; Published: 29 November 2025

ABSTRACT

This study attempts to view Iswadi Pratama's Orang-Orang Setia (The Faithful Ones)
not as a drama but as a vehicle for social criticism. The focus is not merely on
analyzing the plot, but on seeing how the realistic-symbolic dramaturgy in it pits the
fate of marginalized people against the cold wall of power. The goal is to trace how
tension is built slowly but surely through the dialogue between Rahman and Sarmin.
The research method uses a qualitative and interpretative approach as well as textual
analysis, dissecting every element, from the strange trigger of the conflict to the
suffocating climax. The results reveal an interesting finding: this script is not driven
by one person, but by two main characters who are locked in a vortex of plot. This
structure is not just a matter of technical staging, but is an artistic ‘weapon’
deliberately designed to expose the irony of eviction and the chaos of systemic
injustice. This finding ultimately confirms that the strength of this script lies in its
dramatic architecture, which is able to speak honestly about social issues without
losing its aesthetic weight in the landscape of Indonesian realist theater.

ABSTRAK

Penelitian ini mencoba melihat naskah Orang-Orang Setia karya Iswadi
Pratama bukan lagi sebagai sebuah drama tetapi sebagai mesin kritik sosial.
Fokusnya bukan sekadar membedah alur, melainkan melihat bagaimana
dramaturgi realis-simbolik di dalamnya membenturkan nasib manusia-
manusia marginal dengan tembok kekuasaan yang dingin. Tujuannya adalah
untuk menelusuri bagaimana ketegangan dibangun secara pelan tapi pasti
melalui dialog antara Rahman dan Sarmin. Metode dalam penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dan interpretative serta analisis tekstual,
setiap elemen dibedah ,mulai dari pemicu konflik yang ganjil hingga klimaks
yang menyesakkan. Hasilnya menunjukkan sebuah temuan menarik: naskah
ini tidak digerakkan oleh satu orang, melainkan oleh dua tokoh utama yang
saling mengunci dalam satu pusaran alur. Struktur ini ternyata bukan cuma
soal urusan teknis panggung, tapi adalah ‘senjata’ artistik yang sengaja
dirancang untuk menelanjangi ironi penggusuran serta carut-marut
ketidakadilan sistemik. Temuan ini pada akhirnya menegaskan bahwa
kekuatan naskah ini terletak pada arsitektur dramanya yang mampu bicara
jujur soal isu sosial tanpa harus kehilangan bobot estetikanya dalam lanskap
teater realis Indonesia.

KEYWORDS

Dramatic structure
Plot

Character
Marginal theatre
Dramaturgy

KEYWORDS

Struktur dramatik
Plot

Karakter

Teater marginal
Dramaturgi

This is an open
access article under
the CC-BY-NC-SA
license

PENDAHULUAN

Belakangan ini, teater di Indonesia
berubah drastis. Di sudut-sudut kota
yang luput dari sorotan kamera,
panggung-panggung independen justru

mulai berani bicara. Mereka tak lagi
sekadar mengejar kemegahan visual atau
estetika yang memanjakan mata. Alih-
alih, para sutradara dan penulis zaman
sekarang lebih memilih memotret

23


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Creativity and Research Theatre Journal
Vol 7, No 2, Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online)

realitas yang seringkali getir, mulai dari
peluh pedagang kaki lima, mimpi anak-
anak di bawah kolong jembatan, hingga
nasib guru honorer yang pengabdiannya
seolah tak berbalas. Ada pergeseran nilai
di sini. Teater bukan lagi sekadar
hiburan, melainkan ruang refleksi yang
menelanjangi ketimpangan sosial kita.
Sejak napas Reformasi 1998 berembus,
panggung teater telah berevolusi menjadi
'senjata’ kritik yang kreatif. Dengan
memadukan simbolisme tajam, humor
satir, hingga akar tradisi lokal, mereka
berhasil melawan dominasi estetika lama
yang kaku (Novianto, Faruk, et al., 2024).
Ini adalah bukti bahwa seni di Indonesia
sedang kembali ke rumahnya: yakni
kenyataan hidup masyarakatnya sendiri.

Salah satu karya yang mengkrtitisi
ketimpangan sosial ini adalah lakon
Orang-Orang Setia karya Iswadi
Pratama. Lakon ini menceritkan tentang
Rahman dan Sarmin. Keduanya berusia
sekitar 60 tahun, Rahman berkerja
sebagai penjaga kamar mayat di salah
satu Rumah Sakit dan Sarmin seorang
guru honorer. Meski sudah
menghabiskan seumur hidup untuk
mengabdi, kenyataan pahit tetap saja
menghampiri: pengakuan dari negara
yang mereka harapkan tak kunjung tiba.
Di tengah carut-marut isu marginalisasi
dan penggusuran yang masih
menghantui banyak komunitas di
Indonesia hari ini (Sahid et al., 2024),
lakon ini terasa begitu relevan. Ia bukan
lagi sekadar pementasan di atas
panggung, melainkan sebuah cermin
retak yang merefleksikan betapa getirnya
kondisi sosial yang sebenarnya tengah
kita hadapi.

Sosok Iswadi Pratama bukanlah
nama baru dalam teater kita; ia dikenal
setia membedah sisi gelap kehidupan
manusia melalui kacamata sosial dan
filosofis. Tokoh-tokoh yang ia ciptakan
biasanya adalah mereka yang ada di
pinggiran, sosok yang berani
mempertanyakan kembali tatanan nilai
yang selama ini dianggap mapan. Jika

d- | http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236

kita melihat Indonesia hari ini, dengan
carut-marut nasib tenaga honorer yang
terkatung-katung, pekerja kontrak tanpa
perlindungan, hingga tangis warga kota
yang tergusur, lakon ini menjadi sangat
menyakitkan  karena  kejujurannya.
Iswadi tidak sekadar  memotret
penderitaan itu, tetapi ia menyerang
ketidakadilan lewat struktur drama yang
matang.

Riset ini bermula dari pertanyaan
mendasar, apakah bisa sebuah naskah
drama menjadi kritik pedas terhadap
realistas sosial. Struktur dramatik bukan
sekadar kerangka teknis untuk mengatur
jalannya cerita di atas panggung. Ia
adalah sebuah arsitektur dalam sebuah
cerita yang mengandung makna atau
sebuah ruang di mana emosi dialirkan
dan penonton diajak untuk bercermin,
melihat kembali realitas sosial yang
seringkali kita abaikan dalam keseharian.
Fokus utama penelitian ini sebenarnya
berakar  dari  satu  kegelisahan:
mampukah struktur drama menjadi alat
kritik sosial yang pedas tanpa harus
mengorbankan nilai estetikanya? Di sini,
struktur dramatik bukan sekadar teknis
pengaturan alur atau 'cetak biru' cerita
belaka. Lebih dari itu, ia adalah arsitektur
makna yang membangun jembatan
emosi, sekaligus mengusik kesadaran
penonton untuk melihat kembali
kenyataan di sekitarnya.

Ada dua persoalan besar yang ingin
dijawab dalam studi ini. Seperti apa
struktur dramatik lakon Orang-Orang
Setia dirancang dan bagaimana karakter
Rahman dan Sarmin membangun plot
dramatik sepanjang cerita. Tujuannya
jelas, yakni membedah kerangka
dramaturgi sekaligus memetakan
bagaimana tokoh-tokoh di dalamnya
dibentuk dan berkembang. Secara
teoretis, analisis ini tidak sekadar
menjadi tumpukan data, melainkan
mampu memperkaya khazanah
dramaturgi kita lewat sudut pandang
yang lebih utuh dan mendalam. Dalam
tataran praktis, hasil penelitian ini bisa

24



Creativity and Research Theatre Journal
Vol 7, No 2, Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online)

menjadi 'teman diskusi' yang hangat bagi
para penulis naskah, sutradara, hingga
aktor yang tengah berupaya meramu
struktur drama yang lebih bermakna di
atas panggung. Lebih jauh lagi, bagi
rekan-rekan akademisi, harapannya agar
studi ini bisa menjadi pemantik bagi
riset-riset lanjutan yang menggali lebih
jauh bagaimana isu marginalitas terus
bergema dalam panggung teater
Indonesia.

Untuk membedah naskah ini, akan
dihadapkan pada pemikiran David
Letwin dalam The Architecture of
Drama. Ada alasan kuat di baliknya:
Letwin memperlakukan drama bukan
sebagai tumpukan teks mati, melainkan
sebuah arsitektur hidup yang tiap
elemennya saling mengunci dan

bernapas (Letwin et al., 2008).
Pendekatan ini digunakan karena
berbeda  dari  analisis = dramatik
sebelumnya, dimana Letwin

menempatkan panggung sebagai pusat.
Baginya, drama itu baru benar-benar
jadi' saat ia dipentaskan. Jadi,
strukturnya tidak boleh dipandang
sebagai barisan kata-kata dingin di atas
kertas, tapi harus dirasakan sebagai satu
pengalaman  teatrikal yang utuh.
Kerangka inilah dirasa sangat pas untuk
memotret realitas teater Indonesia hari
ini; sebuah cara yang cukup sistematis
namun tetap luwes untuk mengurai
bagaimana elemen panggung bekerja
membangun makna yang sampai ke
penonton.

Pembedahan plot dilakukan Letwin
dengan memetakan tujuh pilar utama
yang saling berkelindan. Semuanya
dimulai dari karakter utama, tokoh yang
tidak hanya bergerak, tapi juga dipaksa
berubah oleh keadaan. Perjalanan ini
biasanya dipicu oleh sebuah insiden
pemicu, momen krusial yang merusak
kenyamanan awal dan melempar tokoh
ke dalam pusaran aksi (Letwin et al.,
2008). Dari sinilah tujuan tokoh muncul;
ia menjadi semacam kompas atau motor
yang menggerakkan seluruh cerita

d- | http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236

(Spencer, 2002). Namun, cerita tentu
tidak berjalan mulus. Ada hambatan,
baik itu tembok dari luar maupun
keraguan dari dalam diri sang tokoh
sendiri (Ball, 1983). Benturan antara
keinginan dan penghalang inilah yang
melahirkan  konflik. Banyak yang
menyebutnya sebagai ‘jantung' dari
drama, karena tanpa gesekan ini, sebuah
cerita akan mati (Luckhurst, 2006).
Ketegangan tersebut terus memuncak
hingga membentur klimaks, sebuah titik
didih di mana karakter terdesak untuk
mengambil keputusan besar (McKee,
1999). Semua kegaduhan itu akhirnya
bermuara pada resolusi. Di sini,
keseimbangan baru tercipta, sebuah
akhir yang tidak harus selalu manis,
namun memberikan rasa tuntas bagi
perjalanan panjang yang telah dilalui
(Field, 2005).

Untuk membedah tokoh-tokohnya,
akan digunakan gagasan Lajos Egri
mengenai karakter tiga dimensi. Bagi
Egri, tokoh yang benar-benar 'hidup' di
panggung harus memiliki kedalaman
fisik (fisiologis), latar belakang sosial
(sosiologis), serta  gejolak  batin
(psikologis) yang saling bertautan (Egri,
2009). Kedalaman ini kemudian
diperkuat dengan konsep character arc
dari Robert McKee, yang melacak
bagaimana seorang tokoh
bertransformasi, entah itu menjadi lebih
baik, lebih buruk, atau sekadar bergeser
sudut pandangnya dan  seiring
berjalannya cerita (McKee, 1999).

Di Indonesia sendiri, panggung
teater marginal telah lama menjadi
pelantang suara bagi mereka yang
terpinggirkan: para buruh, petani, hingga
kaum miskin kota yang sehari-harinya
tergilas zaman. Riset terbaru
mempertegas bahwa teater bukan
sekadar hiburan, melainkan ruang bagi
suara-suara yang biasanya 'tenggelam' di
arus utama, sekaligus menjadi benteng
nilai lokal dalam menghadapi gempuran
modernitas (Sahid et al., 2024). Hal ini
sejalan dengan amatan (Hatley, 2018)

25



Creativity and Research Theatre Journal
Vol 7, No 2, Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online)

yang melihat betapa  krusialnya
representasi kelompok marginal ini lewat
strategi estetika yang lebih berani dan
bernuansa.

Sejauh ini, memang sudah banyak
riset yang mengulik teater marginal.
Namun, jujur saja, kajian yang benar-
benar membongkar 'mesin' dramatiknya
menggunakan kacamata Letwin secara
sistematis = masih  terhitung jari.
Kebanyakan studi terdahulu seringkali
terjebak pada pembahasan tema atau
ideologi  semata, tanpa  sempat
menyentuh bagaimana elemen teknis di
balik  layar  sebenarnya  bekerja
membangun emosi penonton. Di sinilah
penelitian ini mencoba masuk. Riset ini
ingin menawarkan kontribusi baru
dengan menerapkan teori Letwin secara
menyeluruh, membedah tujuh elemen
plot serta dimensi karakter, dan untuk
membuktikan bahwa struktur drama
yang apik bisa menjadi senjata kritik
sosial yang luar biasa tajam sekaligus
memperkaya kajian dramaturgi.

METODE PENELITIAN

Prosedur yang digunakan untuk
membedah  Naskah ini adalah
pendekatan kualitatif dengan kacamata
interpretatif. Pendekatan ini dirasa
pilihan paling masuk akal karena bukan
untuk menguji teori lewat angka, tapi
ingin menyelami ‘nyawa’ dari teks drama
itu sendiri (Merriam & Tisdell, 2022).
Fokusnya jelas: menafsirkan bagaimana
estetika, sosial, dan budaya saling
berkelindan dalam satu lakon. Jadi,
penelitian ini lebih bersifat deskriptif-
analitis sebagai sebuah upaya mengurai
bagaimana elemen drama sebenarnya
bekerja membangun pengalaman batin
yang bermakna bagi penonton.

Data utamanya adalah naskah
Orang-Orang Setia (2016) karya Iswadi
Pratama. Pembacaan berulang terhadap
naskah ini menggunakan teknik close
reading. Tujuannya agar tidak hanya
membaca kata-kata, tapi benar-benar
menangkap getaran plot, karakter,

d http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236

hingga gaya batin tokohnya. Sebagai data
pendukung, merujuk pada pemikiran
David Letwin, Lajos Egri, dan Robert
McKee untuk membangun fondasi
analisis yang lebih tajam.

Untuk membedah data, diterapkan
langkah-langkah  proses  struktural-
interpretatif. Awalnya, naskah ini amati
dan dipreteli menjadi fragmen-fragmen
situasi dramatik agar alur naratifnya
tidak kabur. Dari sana, setiap elemen plot
dibedah dan beri alasan kuat
berdasarkan fakta di teks. Penelusuran
pada dimensi psikologis dan motivasi
para tokohnya, lalu menarik benang
merahnya dengan carut-marut sosial-
politik di Indonesia, terutama soal isu
ketidakadilan kaum marginal. Akhirnya,
semua kepingan itu disusun ulang
menjadi satu sintesis untuk melihat
bagaimana struktur drama ini berfungsi
sebagai senjata kritik sosial yang utuh.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Struktur Plot
a. The Leading Character

Tokoh utama dalam Orang-Orang
Setia, beban cerita tidak dipikul oleh satu
orang saja. Iswadi Pratama
menempatkan Rahman dan Sarmin
sebagai dual protagonists yang setara.
Strategi ini menarik karena sepanjang
cerita, mereka saling berbagi beban
naratif, menjalani perjalanan batin yang
sama-sama berat namun dari sudut yang
berbeda (Letwin et al., 2008).

Mari kita lihat sosok Rahman. Di
usianya yang menginjak 60 tahun, hari-
harinya dihabiskan sebagai penjaga
kamar mayat. Kedekatannya dengan
kematian secara tak langsung
membentuk kepribadian yang realis,
bahkan  cenderung  skeptis dan
pragmatis. Ia adalah tipikal orang yang
"berpijak di bumi"; pikirannya selalu
dihantui kebutuhan material,
kekhawatiran soal uang, dan pahitnya
kemiskinan meski sudah puluhan tahun
mengabdi. Baginya, janji penghargaan
dari negara adalah satu-satunya harapan

26



Creativity and Research Theatre Journal
Vol 7, No 2, Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online)

untuk mengubah nasib.

Di sisi lain, kita bertemu Sarmin,
seorang guru honorer seumuran Rahman
yang justru membawa aura berbeda.
Sarmin adalah antitesis dari skeptisisme
Rahman. Ia idealis, mencintai buku, dan
masih percaya pada keajaiban nilai-nilai
seperti pengabdian. Bagi Sarmin,
imajinasi dan cerita adalah "obat" untuk
menelan kenyataan hidup yang keras.
Namun, jika kita jeli, di balik senyum
optimismenya itu sebenarnya tersimpan
luka kekecewaan yang tak kalah dalam.

Perpaduan dua karakter kontras ini
menciptakan dinamika yang luar biasa
kaya. Mereka saling menguji,
mempertanyakan keyakinan satu sama
lain, hingga akhirnya sampai pada titik
saling meneguhkan. Rahman dan Sarmin
seolah mewakili dua kutub cara manusia
menghadapi penindasan: antara
perlawanan lewat skeptisisme atau
bertahan melalui penerimaan yang
kreatif (Boal, 2023).

b. The Inciting Incident
Inciting incident dalam lakon ini
adalah penerimaan undangan untuk
menghadiri upacara pemberian
penghargaan dari Gubernur. Peristiwa
ini disebutkan sejak awal cerita dan
menjadi katalis yang menggerakkan
seluruh aksi dramatik (Letwin et al.,
2008). Undangan ini mengganggu
keseimbangan kehidupan sehari-hari
Rahman dan Sarmin yang monoton dan
memaksa mereka untuk merespons.
Yang menarik dari inciting incident
ini adalah ambiguitasnya. Sejak awal,
Rahman meragukan apakah
penghargaan ini nyata atau hanya
khayalan mereka seperti yang biasa
dilakukan. Ambiguitas ini menciptakan
ketegangan sejak awal. Inciting incident
bukan hanya peristiwa eksternal yang
memulai aksi, tetapi juga memicu konflik
internal dalam diri karakter, terutama
Rahman tentang kepercayaan, harapan,
dan realitas. Hal ini terlihat dalam dialog:
RAHMAN : Aku kok jadi ragu,

d http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236

ya...
SARMIN Memangnya kapan
kamu nggak ragu?
RAHMAN Tapi kali ini lebih
besar, Min.
SARMIN Soal apa?
RAHMAN Penghargaan yang

akan kita terima
besok. Apa benar
ini bukan sekadar
hayalan kita seperti
yang sudah-sudah?

c. Objective
Jika kita telisik lebih jauh, keinginan

Rahman dan Sarmin bukan sekadar soal
formalitas. Memang benar, secara
eksternal mereka mengincar hal-hal
konkret: hadir di upacara penghargaan,
menerima piagam, dan membawa pulang
dana bantuan dari Gubernur, sesuatu
yang sangat masuk akal bagi orang yang
hidup dalam kekurangan. Namun, di
balik itu semua, ada lapisan motif yang
jauh lebih 'berdarah'. Sebenarnya, yang
mereka kejar bukanlah secarik kertas
atau uang semata, melainkan sebuah
validasi eksistensial. Mereka butuh bukti
bahwa puluhan tahun yang mereka
habiskan untuk mengabdi tidak terbuang
sia-sia, dan bahwa hidup mereka
memiliki makna di mata dunia (Egri,
2009). Inilah yang dalam kacamata
psikologis membuat konflik dalam lakon
ini terasa begitu menyesakkan. Lewat
dialog-dialog ~ Rahman, kita bisa
merasakan betapa pedihnya pencarian
makna ini; sebuah jeritan hati manusia
yang hanya ingin diakui keberadaannya
sebelum semuanya terlambat. Tujuan
untuk membuat anak-anaknya bangga
menunjukkan bahwa yang Rahman cari
bukan hanya pengakuan dari negara,
tetapi juga dari keluarganya sebagai
sebuah kebutuhan untuk membuktikan
bahwa hidupnya bermakna. Hal ini dapat
dilihat pada dialog Rahman:

Min, kalau nanti aku mati,

aku ingin piagam

penghargaan yang akan kita

terima besok, diletakkan di

27



Creativity and Research Theatre Journal
Vol 7, No 2, Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online)

lemari kecil yang ada
kacanya. Supaya anak-
anakku bisa berbangga.
Anak-anak yang mungkin
sudah melupakanku.

d. Obstacle

Rintangan yang menjegal langkah
Rahman dan Sarmin bukan sekadar
tembok tunggal, melainkan sesuatu yang
berlapis dan menjerat dari berbagai arah
(McKee, 1999). Jika kita masuk ke dalam
batin mereka, hambatan internal itu
sangat terasa pada keraguan Rahman
yang nyaris kronis terhadap janji
penghargaan tersebut. Belum lagi
benturan filosofis antara cara pandang
Rahman yang pragmatis-pahit dengan
idealisme Sarmin yang seolah tanpa
batas. Trauma dan luka masa lalu pun
ikut ambil bagian, menciptakan semacam
kabut yang membuat mereka sulit untuk
sekadar berani berharap kembali.

Di luar diri mereka, tekanan keadaan
pun tak kalah menyesakkan. Kemiskinan
material begitu nyata di sini, bayangkan
saja, mereka bahkan harus berhitung
hanya untuk membeli segelas kopi
kental. Status sosial sebagai penjaga
kamar mayat dan guru honorer seolah
menjadi label yang mengunci mereka di
lapisan terbawah. Ironisnya, mereka
harus berhadapan dengan sebuah sistem
besar yang terlihat mulia karena
menjanjikan penghargaan, namun di
balik layar justru abai terhadap
kesejahteraan yang paling dasar.

Namun, jika kita jeli, dinding
penghalang yang paling raksasa
sebenarnya adalah sistem yang penuh
kepura-puraan itu sendiri. Bagaimana
mungkin sebuah instansi memberikan
piagam seremonial, sementara pada saat
yang sama mereka justru meratakan
tempat tinggal kedua tokoh ini dengan
tanah? Seluruh hambatan ini saling

berkelindan, = menciptakan  sebuah
pusaran konflik yang tidak hanya
memperkaya  drama, tapi  juga

beresonansi kuat dengan realitas sosial

d- | http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236

yang kita saksikan sehari-hari (Standing,
2014).

e. Conflict

Konflik adalah hasil dari benturan
antara objective dan obstacle (Letwin et
al., 2008). Lakon ini memiliki lapisan
konflik yang beragam. Konflik internal
dalam diri Rahman adalah antara
keinginan untuk percaya pada kebaikan
sistem dan pengalaman pahit yang
membuatnya skeptis. Ia ingin percaya
bahwa penghargaan itu nyata dan akan
membawa perubahan, namun ia juga
takut dikecewakan lagi. Konflik ini
terungkap dalam Rahman, dialognya:

Apa kau bisa merasa bahagia
hanya dengan mengingat
kembali segala kisah-kisah
yang pernah kau baca itu?
Dan kau diam-diam merasa
telah menjadi pahlawan bagi
dirimu sendiri dan orang
lain? Sementara jauh di
sana, kau tahu keluargamu
hanya menginginkan satu
hal: kiriman uang darimu?

Gesekan dalam lakon ini tidak hanya
terjadi di permukaan. Pada level
interpersonal, kita disuguhi benturan
tajam antara Rahman dan Sarmin, dua
sahabat yang melihat dunia dari jendela
yang berbeda. Rahman, dengan segala
kepahitannya, terus menggugat manfaat
dari dongeng-dongeng yang dipelihara
Sarmin. Sementara itu, Sarmin tetap
teguh pada pendiriannya: bahwa esensi
manusia  bukan  ditentukan  oleh
bagaimana ia mati atau berakhir,
melainkan bagaimana ia memilih untuk
menjalani hidupnya.

Namun, jika kita melihat lebih luas,
ada konflik eksternal yang jauh lebih
brutal, yakni konfrontasi antara Rahman
dan Sarmin melawan sistem sosial-
politik yang munafik. Ini adalah sistem
yang gemar memoles citra lewat
penghargaan seremonial, padahal di saat
yang sama, mereka mencekik
kesejahteraan para pengabdi ini hingga

28



Creativity and Research Theatre Journal
Vol 7, No 2, Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online)

tega meratakan tempat tinggal mereka.

Akhirnya, di lapisan yang paling
sunyi, lakon ini sebenarnya sedang bicara
tentang perang filosofis. Ini bukan lagi
sekadar soal piagam, tapi soal martabat
dan makna hidup di tengah kepungan
sistem yang eksploitatif (Freire et al.,
2018). Iswadi Pratama seolah memaksa
kita bertanya: di manakah letak harga
diri seorang manusia ketika
pengabdiannya hanya dianggap sebagai
angka dalam birokrasi?

f. The Climax

Klimaks dalam lakon ini dapat
diidentifikasi pada dua momen yang
saling terkait. Klimaks emosional-
filosofis terjadi pada percakapan panjang
Rahman di akhir lakon ketika Sarmin
sudah  tertidur. Dalam  monolog
panjangnya, Rahman mengungkapkan
seluruh kegelisahan, kekecewaan, dan
juga penghargaannya terhadap Sarmin:

RAHMAN: Min, tidak
semua yang bermakna itu
harus  berguna  dalam
ukuranmu! Ukuran. Itulah
soalnya, Min. Bisakah aku
menimbang sesuatu di luar
ukuranku? Kau sendiri
nyatanya tak bisa
menghindar dari itu..."

Monolog ini adalah klimaks karena di
sinilah Rahman mencapai pemahaman
yang lebih dalam tentang kondisi mereka
dan juga tentang nilai persahabatan
mereka  (McKee, 1999). Puncak
ketegangan dalam lakon ini meledak
pada sebuah momen yang sangat
menyayat hati. Bayangkan, tepat ketika
Rahman dan Sarmin sudah rapi
mengenakan pakaian terbaik mereka dan
mungkin satu-satunya pakaian yang
paling layak untuk  menghadap
Gubernur, harapan itu dihantam oleh
kenyataan yang brutal. Di tengah
persiapan penuh suka cita untuk
menjemput piagam penghargaan, deru
mesin bulldozer justru datang meratakan
gubuk mereka tanpa ampun.

d http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236

Inilah klimaks yang sesungguhnya;
sebuah ironi tragis di mana janji manis
negara bertabrakan langsung dengan
buldoser negara. Di titik inilah konflik
mencapai kulminasinya sebagai sebuah
konfrontasi terbuka antara harapan
manusia kecil melawan kekuasaan yang
dingin. Tidak ada lagi ruang untuk
berdebat, karena di hadapan reruntuhan
rumah mereka, martabat dan
pengabdian puluhan tahun seolah ikut
hancur menjadi debu. Dialog Rahman
merespons penggusuran ini dengan ironi
yang pahit, ‘Mereka baru saja
memberikannya pada kita, Min’. Satu
kalimat sederhana ini mengandung
seluruh kritik terhadap sistem yang
kontradiktif dengan penghargaan yang
sesungguhnya mereka terima adalah
penggusuran.

g. The Resolution

Resolusi dalam lakon Orang-Orang
Setia bersifat terbuka dan ambigu,
namun memberikan penyelesaian yang
kuat secara emosional dan filosofis
(Field, 2005). Lakon ditutup dengan
adegan Rahman dan Sarmin yang masih
berusaha berkemas di tengah puing-
puing penggusuran, dengan Sarmin yang
masih berharap mereka bisa menghadiri
upacara penghargaan:

SARMIN: Ayo Man, kita
pasti sudah ditunggu dalam
upacara. Jangan sampai kita
terlambat. Mereka akan
memberi kita penghargaan
hari ini. Ayo..!

Optimisme Sarmin yang bertahan
bahkan di  tengah  kehancuran
menunjukkan kegigihan spirit manusia.
Resolusi ini tidak memberikan happy
ending dalam pengertian konvensional.
Pada akhirnya, tidak ada pahlawan yang
turun tangan, tidak ada solusi instan
yang menyelamatkan gubuk mereka.
Resolusi dalam lakon ini terasa begitu
dingin sekaligus jujur: ia menjawab
pertanyaan besar tentang apakah sistem
benar-benar peduli pada pengabdian

29



Creativity and Research Theatre Journal
Vol 7, No 2, Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online)

mereka dengan satu jawaban pahit.
Nyatanya, bukan piagam atau kemuliaan
yang mereka terima, melainkan deru
mesin penggusur.

Namun, di tengah puing-puing
tragedi itu, muncul sebuah pernyataan
diam namun kuat tentang harga diri
manusia. Meski kehilangan segalanya,
Rahman dan Sarmin tetap berdiri
berdampingan dengan afirmasi bahwa
persahabatan dan martabat batin jauh
lebih kokoh daripada bangunan fisik
manapun. Iswadi Pratama sengaja
membiarkan resolusi ini ‘'terbuka’; ia
tidak menyuapi penonton dengan akhir
yang manis atau petunjuk yang jelas.
Sebaliknya, ia meninggalkan luka yang
menganga, memaksa setiap orang yang
menonton untuk merenung, mengambil
sikap, dan menghadapi pertanyaan kritis
yang mendesak tentang posisi mereka
dalam sistem yang tidak adil ini (Boal,
2023).

2. Konstruksi Karakter
a. Rahman

Jika dibedah lebih dalam, Rahman
adalah potret lelaki senja berusia 60
tahun yang tubuhnya telah ditempa oleh
kerasnya hidup sebagai penjaga kamar
mayat. Pekerjaan kasar ini bukan sekadar
profesi, melainkan penanda posisi
sosiologisnya yang berada di Kkasta
terbawah, dimana sebuah pekerjaan yang
sering kali dipandang sebelah mata oleh
masyarakat luas. Beban hidupnya kian
getir karena secara personal ia terasing
dari keluarganya sendiri; anak istrinya di
kampung bahkan sudah menganggapnya
'tiada'.

Pengalaman bertahun-tahun
berurusan dengan jasad dan aroma
kematian inilah yang secara psikologis
membentuk Rahman menjadi pribadi
yang sangat realis, skeptis, dan pragmatis
(Egri, 2009). Dunia di matanya bukanlah
tempat untuk bermimpi  muluk,
melainkan ruang penuh kepahitan yang
membuatnya cenderung pesimis.
Namun, di balik sikap skeptisnya yang

d http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236

keras itu, tetap tersimpan sudut kecil
yang merindukan pengakuan. Motivasi
terbesarnya sebenarnya sangat
sederhana sekaligus menyayat hati: ia
hanya ingin diakui sebagai manusia dan
bisa mengirimkan uang sekolah bagi
anak bungsunya, sebuah upaya terakhir
untuk menyambung harapan di tengah
sisa-sisa pengabdiannya. Konflik
internalnya adalah antara keinginan
untuk percaya dan trauma yang
membuat ia tidak bisa percaya
sepenuhnya.

Sepanjang cerita, Rahman
mengalami perkembangan yang halus
namun signifikan (McKee, 1999). Di awal
lakon, ia masih memiliki harapan
meskipun diiringi keraguan. Sepanjang
lakon, melalui percakapannya dengan
Sarmin, ia bergulat dengan pertanyaan
filosofis tentang makna hidup dan
pengabdian. Yang paling penting,
Rahman mengalami transformasi dalam
hal apresiasi terhadap Sarmin dan
persahabatan mereka.

b. Sarmin

Sarmin rekan seumur Rahman yang
sudah menghabiskan empat dekade
hidupnya sebagai guru honorer. Selama
40 tahun, ia melakukan pekerjaan yang
identik dengan mereka yang berstatus
PNS, namun ironisnya, ia dibiarkan
terkatung-katung tanpa jaminan sosial
maupun upah yang manusiawi. Posisi
sosiologis yang rentan ini justru
melahirkan respons psikologis yang unik:
alih-alih menjadi pahit seperti Rahman,
Sarmin justru merawat sisi idealisme dan
optimismenya dengan sangat rapi.

Bagi Sarmin, buku dan untaian cerita
bukan sekadar hobi, melainkan 'benteng'
pertahanan terakhir. Ia menggunakan
kekuatan imajinasi sebagai mekanisme
bertahan hidup sebagai sebuah pelarian
kreatif untuk menumpulkan tajamnya
realitas yang menghimpitnya sehari-hari.
Berbeda  dengan  Rahman  yang
digerakkan oleh kebutuhan material,
motivasi Sarmin jauh lebih bersifat

30



Creativity and Research Theatre Journal
Vol 7, No 2, Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online)

eksistensial. Ia tidak terlalu mengejar
angka; yang ia cari adalah sebuah
penegasan bahwa pengabdiannya selama
puluhan tahun bukanlah kesia-siaan
belaka. Ia ingin percaya bahwa ada nilai
intrinsik yang tetap bersinar di balik
status honorernya yang sering dianggap
remeh oleh sistem. Dialognya
mengungkapkan motivasi ini:
SARMIN: Dengar ya Man,
Aku senang membaca bukan
karena aku masih honorer.
Bahkan, kalau pun aku ini
guru seribu peresen, atau
sekadar kaum  penjaga
kamar mayat seperti kamu,
aku justru akan makin sering
membaca. Karena memang
itulah satu satunya caraku
berbahagia!

Konflik internal Sarmin adalah
antara keyakinan idealisnya dan realitas
yang terus  menegaskan  bahwa
keyakinannya mungkin hanya ilusi.
Perkembangan tokoh Sarmin terlihat
dalam kemampuannya untuk mengakui
validitas keraguan Rahman,
menunjukkan bahwa Sarmin juga
bergulat dengan pertanyaan yang sama.
Di akhir lakon, bahkan setelah
penggusuran, Sarmin masih berharap
mereka bisa menghadiri upacara;
representasi dari spirit manusia yang
tidak mau menyerah meskipun tidak
sesuai dengan realitas.

c. Dialektika Rahman dan Sarmin

Jantung dari lakon ini sebenarnya
berada hubungan antara Rahman dan
Sarmin. Mereka bukan sekadar dua
orang yang berteman, melainkan dua sisi
mata uang yang saling menggenapi.
Rahman adalah representasi dari
benturan realitas yang kasar dan tak
kenal ampun, sementara Sarmin hadir
sebagai oase imajinasi yang
meneduhkan. Dinamika di antara
keduanya menciptakan sebuah dialektika
filosofis yang sangat hidup; mereka tidak
hanya sekadar mengobrol, tapi saling
menguji batas keyakinan satu sama lain.

d http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236

Saat Rahman mulai tenggelam dalam
skeptisisme yang gelap, Sarmin akan
datang dengan "obat" berupa cerita dan
harapan. Sebaliknya, di saat idealisme
Sarmin mulai goyah  dihantam
kenyataan, kehadiran Rahman menjadi
jangkar yang menguatkan.

Hubungan Rahman dan Sarmin
tidak sekadar kedekatan personal,
persahabatan mereka adalah sebuah
bentuk atas solidaritas di tengah
pengasingan. Ketika sistem besar di luar
sana memilih untuk menutup mata,
mereka membuktikan bahwa manusia
hanya memiliki satu sama lain untuk
bertahan hidup. Dialog-dialog yang
terbangun di antara mereka
menunjukkan level pemahaman yang
sangat dalam; perdebatan mereka
bukanlah pertengkaran yang merusak,
melainkan ruang refleksi yang memaksa
masing-masing untuk becermin pada
posisinya sendiri.

Salah satu momen yang paling
membekas  adalah  saat  Sarmin
mengangkat kisah Karna dalam cerita
Mahabharata; seorang ksatria yang lahir
dari rahim marginalitas, dibuang, dan
tumbuh di kasta rendahan namun
mampu berdiri tegak. Di sinilah
kepiawaian Iswadi Pratama terlihat; ia
tidak membiarkan momen itu menjadi
puitis belaka, karena Rahman segera
menukasnya dengan pertanyaan
pragmatis yang tajam seperti dialog;:

RAHMAN: Tapi  apa
gunanya? Akhirnya dia
kalah, mati di tangan
Arjuna?

SARMIN: Bukan masalah
kalau akhirnya dia mati.
Embahmu juga mati, para
Nabi juga mati. Soalnya itu,
bagaimana kamu hidup. Itu!
Kamu itu kelamaan
memandikan dan menjaga
mayat. Jadi yang ada di
utekmu itu ya, cuma orang
mati, bangke! (merasa
kesal)

31



Creativity and Research Theatre Journal
Vol 7, No 2, Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online)

Dialog ini menunjukkan perbedaan
fundamental dalam cara mereka
memaknai eksistensi. Bagi Rahman, hasil
akhir adalah yang penting, apakah
pengabdian  membawa  perubahan
material atau tidak. Proses hidup yang
dimaknai Sarmin dinilai dari bagaimana
seseorang hidup dengan integritas dan
kesetiaan. Namun, konflik interpersonal
ini justru memperkuat hubungan mereka
karena melalui konflik ini mereka saling
memahami dan menguji keyakinan
masing-masing.

3. Implikasi Dramatik

Membaca struktur dramatik Orang-
Orang Setia membawa kita pada satu
kesimpulan penting: bahwa elemen plot
dan karakter di dalamnya bukanlah
sekadar pajangan teknis, melainkan
instrumen kritis untuk memotret luka
sosial. Melalui Rahman dan Sarmin,
Iswadi Pratama tidak hanya menyajikan
dualitas karakter, tetapi juga dua kutub
strategi bertahan hidup kaum marginal,
antara skeptisisme yang pahit dan
idealisme yang keras kepala.

Sejak awal, kita sudah diusik oleh
inciting incident yang sengaja dibuat
kabur; apakah penghargaan itu nyata
atau hanya sekadar fatamorgana?
Ambiguitas ini sebenarnya adalah
tamparan bagi penonton, sebuah
cerminan betapa kaum marginal sering
kali terjebak dalam ruang antara, di
mana batas antara janji manis birokrasi
dan ilusi penghibur diri menjadi sangat
tipis. Ketidakpastian inilah yang menjadi
"napas" dari seluruh konflik dalam lakon
ini, yang pada akhirnya membuktikan
bahwa marginalisasi bukan melulu soal
dompet yang kosong, melainkan soal
krisis pengakuan dan martabat yang
terus dikikis oleh sistem.

Puncaknya, ironi yang meledak di
bagian klimaks terjadi saat penggusuran
yang terjadi tepat saat mereka hendak
merayakan kehormatan sehingga
menjadi kritik paling telanjang terhadap
kemunafikan institusional. = Kalimat

d http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236

Rahman yang bergetar, "Mereka baru
saja memberikannya pada kita, Min,"
adalah puncak dari segala kepahitan itu.
Di sana, kita sadar bahwa penghargaan
yang sesungguhnya diberikan oleh sistem
bukanlah piagam, melainkan
penghapusan paksa atas ruang hidup
mereka.

Akhirnya, lakon ini ditutup dengan
resolusi yang sengaja  dibiarkan
"menggantung" tanpa solusi heroik atau
harapan-harapan palsu. Iswadi tidak
sedang ingin menghibur kita. Ia justru
ingin menunjukkan bahwa di tengah
sistem yang mengkhianati, satu-satunya
yang tersisa dan paling berharga adalah
solidaritas dan kemanusiaan yang tetap
tegak berdiri (Sennett, 2004). Lakon ini
tidak memberi jawaban final, melainkan
sebuah undangan terbuka bagi kita untuk
tidak berhenti pada rasa kasihan, tetapi
mulai berani mengambil sikap terhadap
ketidakadilan yang sistemis.

4. Tragikomedi dalam Realis

Simbolik

Lakon Orang-Orang Setia
menggunakan gaya yang  dapat
dikategorikan sebagai realis-simbolik,
penggabungan elemen realisme dengan
elemen simbolisme. Elemen realis
terlihat dalam penggunaan dialog yang
natural dan situasi yang dapat dipercaya.
Apa yang membuat lakon ini begitu
'hidup' bukan hanya isunya, melainkan
bagaimana Iswadi Pratama meramu
strategi artistiknya. Senada dengan
amatan (Novianto, Guntur, et al., 2024),
teater kita hari ini memang kerap
meminjam simbolisme dan humor lokal
sebagai senjata kritik. Rahman dan
Sarmin tidak bicara dengan bahasa
langit; mereka berbincang dengan idiom
sehari-hari yang membumi. Percakapan
mereka berkutat pada hal-hal yang
sangat manusiawi, seperti; sepatu yang
mulai berbau, kopi yang tandas, hingga
kecemasan soal uang sekolah anak.
Dengan setting ruang yang sangat
bersahaja, pendekatan realisme ini

32



Creativity and Research Theatre Journal
Vol 7, No 2, Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online)

menciptakan sebuah autentisitas yang
kuat, memaksa penonton untuk tidak
sekadar melihat, tapi merasakan
kedekatan emosional dengan nasib para
tokohnya (Santosa, 2024).

Menariknya, realisme ini kemudian
berkelindan dengan simbolisme yang
tajam, mengubah naskah ini menjadi
sebuah alegori sosial yang lebih luas.
Pilihan pakaian merah yang dikenakan
Rahman untuk upacara itu merupakan
sebuah simbol yang bisa kita maknai
sebagai keberanian, atau mungkin darah
dari pengorbanan yang tak pernah
dianggap. Begitu pula dengan piagam-
piagam palsu yang mereka buat sendiri;
sebuah ironi yang menggambarkan
jurang antara mimpi untuk diakui dan
kenyataan pahit pengabaian. Bahkan,
sisipan epos Mahabharata melalui sosok
Karna yang diceritakan Sarmin bukanlah
sekadar intermeso, melainkan cerminan
bagi mereka berdua: ksatria yang lahir
dari kasta rendah yang tetap teguh
mencari martabatnya (Narayan &
Doniger, 2013).

Jika harus melabeli genrenya, lakon
ini adalah sebuah tragikomedi yang
sangat pekat. Ia bermain-main di wilayah
yang ambigu antara tawa dan air mata
(Stott, 2004). Sisi tragisnya begitu nyata,
dua orang baik yang setia mengabdi
namun justru digulung oleh nasib yang
tidak adil. Harapan mereka dihancurkan
oleh mesin bulldozer. Namun, di saat
yang sama, Iswadi menyelipkan elemen
komik yang muncul dari sindiran-
sindiran cerdas serta situasi yang terasa
absurd. Kita bisa melihat humor yang
getir itu dalam perdebatan mereka yang
hampir konyol tentang siapa sebenarnya
yang akan menyerahkan piagam itu

nantinya:
RAHMAN Oleh Gubernur.
SARMIN Menteri.
RAHMAN Presiden.
SARMIN Walikota.
RAHMAN Lho, kok malah
turun?

d- | http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236

SARMIN : Ya, Presiden itu
sudah yang paling

tinggi. Itulah
kenapa aku turun
ke tingkat

Walikota.  Masak
aku harus naik
terus sampai ke

Tuhan!

RAHMAN Jangan  libatkan
Tuhan untuk
sekedar pemberian
piagam
penghargaan.

Apalagi untuk
orang seperti Kkita.
Kau kan bisa bilang
“Wakil  Presiden,
Mahkamah Agung,
Ketua MPR/DPR,
Kapolri, atau
Pangab...

Dialog tersebut bukan sekadar
banyolan kosong, melainkan bentuk
humor verbal yang dibalut ironi tajam.
Ada sesuatu yang sangat absurd di sana;
bayangkan, mereka sendiri pun
sebenarnya tidak benar-benar yakin
siapa yang akan memberikan
penghargaan itu. Ketidakpastian ini
mencerminkan betapa 'mengambang'
dan tidak masuk akalnya posisi mereka
dalam struktur birokrasi yang dingin (Aji,
2019).

Pilihan Iswadi Pratama untuk
menggunakan jubah tragikomedi adalah
sebuah langkah artistik yang brilian. Ia
tampaknya paham bahwa realitas tidak
pernah hitam-putih dan tidak bisa
dipaksa masuk ke dalam kotak tragedi
murni atau komedi belaka (Szondi,
2024). Bagi kaum marginal, hidup
memang sering kali terasa seperti lelucon
yang salah sasaran: penuh kontradiksi,
absurditas, dan ironi yang menyesakkan.
Tragikomedi di sini bukan sekadar gaya-
gayaan, melainkan strategi kritis yang
ampuh. Lewat tawa, kritik sosial yang
tadinya berat menjadi lebih 'renyah’
untuk dikunyah. Namun, tawa penonton
di sini  bukanlah tawa  yang

33



Creativity and Research Theatre Journal
Vol 7, No 2, Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online)

membebaskan; ia  perlahan akan
menyusut dan berubah menjadi pahit
saat mereka menyadari bahwa yang
mereka tertawakan adalah cermin dari
ketidakadilan yang nyata.

PENUTUP
Membongkar Orang-Orang Setia
melalui lensa David Letwin

membuktikan satu hal: naskah ini
memiliki arsitektur yang sangat presisi.
Temuan bahwa plotnya tidak sekadar
mengalir, tetapi setiap elemennya, mulai
dari  dual protagonists  hingga
resolusinya yang getir yang bekerja
seperti roda gigi yang saling mengunci.
Rahman dan Sarmin bukan cuma
karakter; mereka adalah dialektika
berjalan antara kepahitan realis dan
mimpi  idealis. = Ambiguitas  janji
penghargaan yang muncul sejak awal
riset ini dimaknai bukan hanya sebagai
teknik naskah, melainkan metafora bagi
nasib kaum marginal yang selalu
digantung oleh ketidakpastian.

Secara lebih dalam, konstruksi tiga
dimensi Egri terlihat sangat kokoh di sini.
Rahman dan Sarmin memiliki lapisan
psikologis yang "berdaging," di mana
motivasi mereka bukan cuma soal uang,
tapi soal harga diri sebagai manusia.
Persahabatan mereka di  tengah
gempuran sistem birokrasi yang dingin
menjadi semacam oase solidaritas yang
mengharukan. Inilah yang membuat
kritik sosial dalam lakon ini terasa begitu
tajam; Iswadi Pratama tidak perlu
berteriak lewat propaganda, cukup
dengan membenturkan harapan
penghargaan dengan kenyataan
bulldozer, ia telah menelanjangi
kemunafikan sistem kita.

Pilihan gaya realisme yang
bersenyawa dengan simbolisme, serta
penggunaan tragikomedi merupakan
langkah estetik yang sangat cerdas. Di
satu sisi, penonton ditarik oleh
autentisitas keseharian, namun di sisi
lain dilempar ke dalam perenungan
filosofis lewat simbol-simbol seperti

d- | http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236

pakaian merah atau kisah Karna. Melalui
riset ini, tawaran yang ingin disampaikan
adalah perspektif baru bahwa teater
sosial Indonesia tidak harus kering
secara artistik. Kritik yang paling
mematikan justru lahir dari struktur
drama yang solid dan karakter yang
kompleks.

DAFTAR PUSTAKA

Aji, F. (2019). STILISTIK REALISME
GENRE HOROR SINEMA
INDONESIA PASCA REFORMASTI:
Studi Kasus Film Keramat 2009.
Capture : Jurnal Seni Media
Rekam, 10(1), 101.
https://doi.org/10.33153/capture.vi
0i1.2182

Ball, D. (1983). Backwards and
Forwards: A Technical Manual for
Reading Plays. Southern Illinois
University Press.

Boal, J. (2023). Theatre of the oppressed
and its times. In Theatre of the
Oppressed and its Times.
https://doi.org/10.4324/97810033
25048

Egri, L. (2009). The Art of Dramatic
Writing: Its Basis in the Creative
Interpretation of Human Motives.
BN Publishing.

Field, Syd. (2005). Screenplay: The
Foundations Of Screenwriting. In
Delta Publisher.

Freire, Paulo., Ramos, M. Bergman.,
Macedo, D. P. ., & Shor, Ira. (2018).
Pedagogy of the oppressed.
Bloomsbury Academic.

Hatley, B. (2018). Indonesian Theatre
Ten Years after Reformasi. Journal
of Indonesian Social Sciences and
Humanities, 1(1), 53—72.
https://doi.org/10.14203/jissh.v1i1.
4

Letwin, D., Stockdale, J., & Stockdale, R.
(2008). The Architecture of Drama.
Scarecrow Press.

McKee, R. (1999). Story : substance,
structure, style, and the principles
of screenwriting. Methuen.

Merriam, S. B., & Tisdell, E. J. (2022).
Qualitative Research: A Guide to
Design and Implementation.
Jossey-Bass.

Narayan, R. K. ., & Doniger, Wendy.
(2013). The Mahabharata : a

34



Creativity and Research Theatre Journal
Vol 7, No 2, Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online)

shortened modern prose version of
the Indian epic. The University of
Chicago Press.

Novianto, W., Faruk, & Simatupang, G.
R. L. L. (2024). Modern Indonesian
theater in the 1980s: A criticism of
the aesthetic hegemony of the new
order. Gelar: Jurnal Seni Budaya,
22(2), 155-167.

Novianto, W., Guntur, Faruk, &
Simatupang, G. L. (2024). Modern
Indonesian theater in the 1980s: A
criticism of the aesthetic hegemony
of the new order. 22(2), 155—167.

Sahid, N., Nalan, A. S., Yudiaryani,
Iswantara, N., Junaidi, & Fernando,
H. (2024). Meanings behind
community resistance in the play
Leng and their cultural relevance: a
theater-semiotics analysis. Cogent
Arts & Humanities, 11(1).
https://doi.org/10.1080/23311983.
2024.2373568

Santosa, E. (2024). TEATRIKALISME
DALAM PEMENTASAN

d- | http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236

“PEMBERDAYAAN
KESEJAHTERAAN KELUARGA.”
Jurnal Pendidikan Seni Dan
Industri Kreatif: Sendikraf, 3(2), 1—
11.
https://doi.org/10.70571/psik.v3i2.
53

Sennett, Richard. (2004). Respect in a
world of inequality. W.W. Norton.

Spencer, S. (2002). The Playwright’s
Guidebook. Faber & Faber.

Standing, Guy. (2014). The precariat :
the new dangerous class.
Bloomsbury.

Stott, A. McConnell. (2004). Comedy:
The New Critical Idiom. Routledge.

Szondi, Peter. (2024). Theory of Modern
Drama A Critical Edition (Michael
Hays, Trans.). Polity Press.

35



	Struktur Dramatik Lakon Orang-Orang Setia Karya Iswadi Pratama
	PENDAHULUAN
	METODE  PENELITIAN
	HASIL DAN PEMBAHASAN

