
 

23 
 

 
Struktur Dramatik Lakon Orang-Orang Setia Karya 

Iswadi Pratama 

  
Gusrizal1)*, Yuniarni2) 

 
1)*Seni Teater, Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Budaya Indonesia Bandung 

2) Prodi Seni Teater, Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia Padangpanjang 
Email: info.riiezl@gmail.com 

 
Copyright ©2025, The authors. Published by Program Studi Seni Teater Fakultas Seni Pertunjukan  ISI Padangpanjang 

Submitted : 12 Agustus 2025; Accepted: 17 November 2025; Published: 29 November 2025 

 
 
A B S T R A CT  

 KEYWORDS 

This study attempts to view Iswadi Pratama's Orang-Orang Setia (The Faithful Ones) 
not as a drama but as a vehicle for social criticism. The focus is not merely on 
analyzing the plot, but on seeing how the realistic-symbolic dramaturgy in it pits the 
fate of marginalized people against the cold wall of power. The goal is to trace how 
tension is built slowly but surely through the dialogue between Rahman and Sarmin. 
The research method uses a qualitative and interpretative approach as well as textual 
analysis, dissecting every element, from the strange trigger of the conflict to the 
suffocating climax. The results reveal an interesting finding: this script is not driven 
by one person, but by two main characters who are locked in a vortex of plot. This 
structure is not just a matter of technical staging, but is an artistic ‘weapon’ 
deliberately designed to expose the irony of eviction and the chaos of systemic 
injustice. This finding ultimately confirms that the strength of this script lies in its 
dramatic architecture, which is able to speak honestly about social issues without 
losing its aesthetic weight in the landscape of Indonesian realist theater. 
 

 Dramatic structure 
Plot 
Character 
Marginal theatre 
Dramaturgy 
 

 
 

 
A B S T R A K  

 KEYWORDS 

Penelitian ini mencoba melihat naskah Orang-Orang Setia karya Iswadi 
Pratama bukan lagi sebagai sebuah drama tetapi sebagai mesin kritik sosial. 
Fokusnya bukan sekadar membedah alur, melainkan melihat bagaimana 
dramaturgi realis-simbolik di dalamnya membenturkan nasib manusia-
manusia marginal dengan tembok kekuasaan yang dingin. Tujuannya adalah 
untuk menelusuri bagaimana ketegangan dibangun secara pelan tapi pasti 
melalui dialog antara Rahman dan Sarmin. Metode dalam penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dan interpretative serta analisis tekstual, 
setiap elemen dibedah ,mulai dari pemicu konflik yang ganjil hingga klimaks 
yang menyesakkan. Hasilnya menunjukkan sebuah temuan menarik: naskah 
ini tidak digerakkan oleh satu orang, melainkan oleh dua tokoh utama yang 
saling mengunci dalam satu pusaran alur. Struktur ini ternyata bukan cuma 
soal urusan teknis panggung, tapi adalah ‘senjata’ artistik yang sengaja 
dirancang untuk menelanjangi ironi penggusuran serta carut-marut 
ketidakadilan sistemik. Temuan ini pada akhirnya menegaskan bahwa 
kekuatan naskah ini terletak pada arsitektur dramanya yang mampu bicara 
jujur soal isu sosial tanpa harus kehilangan bobot estetikanya dalam lanskap 
teater realis Indonesia.  
 
 

 Struktur dramatik  
Plot 
Karakter 
Teater marginal 
Dramaturgi 
 
 
 
 
 
 
This is an open 
access article under 
the CC–BY-NC-SA 
license 
 

 

 

 

PENDAHULUAN 

Belakangan ini, teater di Indonesia 

berubah drastis. Di sudut-sudut kota 

yang luput dari sorotan kamera, 

panggung-panggung independen justru 

mulai berani bicara. Mereka tak lagi 

sekadar mengejar kemegahan visual atau 

estetika yang memanjakan mata. Alih-

alih, para sutradara dan penulis zaman 

sekarang lebih memilih memotret 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Creativity and Research Theatre Journal 
Vol 7, No 2,  Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35 
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online) 
                                                                                                                   http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236 

 

24 
 

realitas yang seringkali getir, mulai dari 

peluh pedagang kaki lima, mimpi anak-

anak di bawah kolong jembatan, hingga 

nasib guru honorer yang pengabdiannya 

seolah tak berbalas. Ada pergeseran nilai 

di sini. Teater bukan lagi sekadar 

hiburan, melainkan ruang refleksi yang 

menelanjangi ketimpangan sosial kita. 

Sejak napas Reformasi 1998 berembus, 

panggung teater telah berevolusi menjadi 

'senjata' kritik yang kreatif. Dengan 

memadukan simbolisme tajam, humor 

satir, hingga akar tradisi lokal, mereka 

berhasil melawan dominasi estetika lama 

yang kaku (Novianto, Faruk, et al., 2024). 

Ini adalah bukti bahwa seni di Indonesia 

sedang kembali ke rumahnya: yakni 

kenyataan hidup masyarakatnya sendiri. 

Salah satu karya yang mengkrtitisi 

ketimpangan sosial ini adalah lakon 

Orang-Orang Setia karya Iswadi 

Pratama. Lakon ini menceritkan tentang 

Rahman dan Sarmin. Keduanya berusia 

sekitar 60 tahun, Rahman berkerja 

sebagai penjaga kamar mayat di salah 

satu Rumah Sakit dan Sarmin seorang 

guru honorer. Meski sudah 

menghabiskan seumur hidup untuk 

mengabdi, kenyataan pahit tetap saja 

menghampiri: pengakuan dari negara 

yang mereka harapkan tak kunjung tiba. 

Di tengah carut-marut isu marginalisasi 

dan penggusuran yang masih 

menghantui banyak komunitas di 

Indonesia hari ini (Sahid et al., 2024), 

lakon ini terasa begitu relevan. Ia bukan 

lagi sekadar pementasan di atas 

panggung, melainkan sebuah cermin 

retak yang merefleksikan betapa getirnya 

kondisi sosial yang sebenarnya tengah 

kita hadapi. 

Sosok Iswadi Pratama bukanlah 

nama baru dalam teater kita; ia dikenal 

setia membedah sisi gelap kehidupan 

manusia melalui kacamata sosial dan 

filosofis. Tokoh-tokoh yang ia ciptakan 

biasanya adalah mereka yang ada di 

pinggiran, sosok yang berani 

mempertanyakan kembali tatanan nilai 

yang selama ini dianggap mapan. Jika 

kita melihat Indonesia hari ini, dengan 

carut-marut nasib tenaga honorer yang 

terkatung-katung, pekerja kontrak tanpa 

perlindungan, hingga tangis warga kota 

yang tergusur, lakon ini menjadi sangat 

menyakitkan karena kejujurannya. 

Iswadi tidak sekadar memotret 

penderitaan itu, tetapi ia menyerang 

ketidakadilan lewat struktur drama yang 

matang. 

Riset ini bermula dari pertanyaan 

mendasar, apakah bisa sebuah naskah 

drama menjadi kritik pedas terhadap 

realistas sosial. Struktur dramatik bukan 

sekadar kerangka teknis untuk mengatur 

jalannya cerita di atas panggung. Ia 

adalah sebuah arsitektur dalam sebuah 

cerita yang mengandung makna atau 

sebuah ruang di mana emosi dialirkan 

dan penonton diajak untuk bercermin, 

melihat kembali realitas sosial yang 

seringkali kita abaikan dalam keseharian. 

Fokus utama penelitian ini sebenarnya 

berakar dari satu kegelisahan: 

mampukah struktur drama menjadi alat 

kritik sosial yang pedas tanpa harus 

mengorbankan nilai estetikanya? Di sini, 

struktur dramatik bukan sekadar teknis 

pengaturan alur atau 'cetak biru' cerita 

belaka. Lebih dari itu, ia adalah arsitektur 

makna yang membangun jembatan 

emosi, sekaligus mengusik kesadaran 

penonton untuk melihat kembali 

kenyataan di sekitarnya. 

Ada dua persoalan besar yang ingin 

dijawab dalam studi ini. Seperti apa 

struktur dramatik lakon Orang-Orang 

Setia dirancang dan bagaimana karakter 

Rahman dan Sarmin membangun plot 

dramatik sepanjang cerita. Tujuannya 

jelas, yakni membedah kerangka 

dramaturgi sekaligus memetakan 

bagaimana tokoh-tokoh di dalamnya 

dibentuk dan berkembang. Secara 

teoretis, analisis ini tidak sekadar 

menjadi tumpukan data, melainkan 

mampu memperkaya khazanah 

dramaturgi kita lewat sudut pandang 

yang lebih utuh dan mendalam. Dalam 

tataran praktis, hasil penelitian ini bisa 



Creativity and Research Theatre Journal 
Vol 7, No 2,  Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35 
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online) 
                                                                                                                   http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236 

 

25 
 

menjadi 'teman diskusi' yang hangat bagi 

para penulis naskah, sutradara, hingga 

aktor yang tengah berupaya meramu 

struktur drama yang lebih bermakna di 

atas panggung. Lebih jauh lagi, bagi 

rekan-rekan akademisi, harapannya agar 

studi ini bisa menjadi pemantik bagi 

riset-riset lanjutan yang menggali lebih 

jauh bagaimana isu marginalitas terus 

bergema dalam panggung teater 

Indonesia. 

Untuk membedah naskah ini, akan 

dihadapkan pada pemikiran David 

Letwin dalam The Architecture of 

Drama. Ada alasan kuat di baliknya: 

Letwin memperlakukan drama bukan 

sebagai tumpukan teks mati, melainkan 

sebuah arsitektur hidup yang tiap 

elemennya saling mengunci dan 

bernapas (Letwin et al., 2008). 

Pendekatan ini digunakan karena 

berbeda dari analisis dramatik 

sebelumnya, dimana Letwin 

menempatkan panggung sebagai pusat. 

Baginya, drama itu baru benar-benar 

'jadi' saat ia dipentaskan. Jadi, 

strukturnya tidak boleh dipandang 

sebagai barisan kata-kata dingin di atas 

kertas, tapi harus dirasakan sebagai satu 

pengalaman teatrikal yang utuh. 

Kerangka inilah dirasa sangat pas untuk 

memotret realitas teater Indonesia hari 

ini; sebuah cara yang cukup sistematis 

namun tetap luwes untuk mengurai 

bagaimana elemen panggung bekerja 

membangun makna yang sampai ke 

penonton. 

Pembedahan plot dilakukan Letwin 

dengan memetakan tujuh pilar utama 

yang saling berkelindan. Semuanya 

dimulai dari karakter utama, tokoh yang 

tidak hanya bergerak, tapi juga dipaksa 

berubah oleh keadaan. Perjalanan ini 

biasanya dipicu oleh sebuah insiden 

pemicu, momen krusial yang merusak 

kenyamanan awal dan melempar tokoh 

ke dalam pusaran aksi (Letwin et al., 

2008). Dari sinilah tujuan tokoh muncul; 

ia menjadi semacam kompas atau motor 

yang menggerakkan seluruh cerita 

(Spencer, 2002). Namun, cerita tentu 

tidak berjalan mulus. Ada hambatan, 

baik itu tembok dari luar maupun 

keraguan dari dalam diri sang tokoh 

sendiri (Ball, 1983). Benturan antara 

keinginan dan penghalang inilah yang 

melahirkan konflik. Banyak yang 

menyebutnya sebagai 'jantung' dari 

drama, karena tanpa gesekan ini, sebuah 

cerita akan mati (Luckhurst, 2006). 

Ketegangan tersebut terus memuncak 

hingga membentur klimaks, sebuah titik 

didih di mana karakter terdesak untuk 

mengambil keputusan besar (McKee, 

1999). Semua kegaduhan itu akhirnya 

bermuara pada resolusi. Di sini, 

keseimbangan baru tercipta, sebuah 

akhir yang tidak harus selalu manis, 

namun memberikan rasa tuntas bagi 

perjalanan panjang yang telah dilalui 

(Field, 2005). 

Untuk membedah tokoh-tokohnya, 

akan digunakan gagasan Lajos Egri 

mengenai karakter tiga dimensi. Bagi 

Egri, tokoh yang benar-benar 'hidup' di 

panggung harus memiliki kedalaman 

fisik (fisiologis), latar belakang sosial 

(sosiologis), serta gejolak batin 

(psikologis) yang saling bertautan (Egri, 

2009). Kedalaman ini kemudian 

diperkuat dengan konsep character arc 

dari Robert McKee, yang melacak 

bagaimana seorang tokoh 

bertransformasi, entah itu menjadi lebih 

baik, lebih buruk, atau sekadar bergeser 

sudut pandangnya dan seiring 

berjalannya cerita (McKee, 1999). 

Di Indonesia sendiri, panggung 

teater marginal telah lama menjadi 

pelantang suara bagi mereka yang 

terpinggirkan: para buruh, petani, hingga 

kaum miskin kota yang sehari-harinya 

tergilas zaman. Riset terbaru 

mempertegas bahwa teater bukan 

sekadar hiburan, melainkan ruang bagi 

suara-suara yang biasanya 'tenggelam' di 

arus utama, sekaligus menjadi benteng 

nilai lokal dalam menghadapi gempuran 

modernitas (Sahid et al., 2024). Hal ini 

sejalan dengan amatan (Hatley, 2018) 



Creativity and Research Theatre Journal 
Vol 7, No 2,  Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35 
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online) 
                                                                                                                   http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236 

 

26 
 

yang melihat betapa krusialnya 

representasi kelompok marginal ini lewat 

strategi estetika yang lebih berani dan 

bernuansa. 

Sejauh ini, memang sudah banyak 

riset yang mengulik teater marginal. 

Namun, jujur saja, kajian yang benar-

benar membongkar 'mesin' dramatiknya 

menggunakan kacamata Letwin secara 

sistematis masih terhitung jari. 

Kebanyakan studi terdahulu seringkali 

terjebak pada pembahasan tema atau 

ideologi semata, tanpa sempat 

menyentuh bagaimana elemen teknis di 

balik layar sebenarnya bekerja 

membangun emosi penonton. Di sinilah 

penelitian ini mencoba masuk. Riset ini 

ingin menawarkan kontribusi baru 

dengan menerapkan teori Letwin secara 

menyeluruh, membedah tujuh elemen 

plot serta dimensi karakter, dan untuk 

membuktikan bahwa struktur drama 

yang apik bisa menjadi senjata kritik 

sosial yang luar biasa tajam sekaligus 

memperkaya kajian dramaturgi. 

METODE  PENELITIAN 

Prosedur yang digunakan untuk 

membedah Naskah ini adalah 

pendekatan kualitatif dengan kacamata 

interpretatif. Pendekatan ini dirasa 

pilihan paling masuk akal karena bukan 

untuk menguji teori lewat angka, tapi 

ingin menyelami ‘nyawa’ dari teks drama 

itu sendiri (Merriam & Tisdell, 2022). 

Fokusnya jelas: menafsirkan bagaimana 

estetika, sosial, dan budaya saling 

berkelindan dalam satu lakon. Jadi, 

penelitian ini lebih bersifat deskriptif-

analitis sebagai sebuah upaya mengurai 

bagaimana elemen drama sebenarnya 

bekerja membangun pengalaman batin 

yang bermakna bagi penonton. 

Data utamanya adalah naskah 

Orang-Orang Setia (2016) karya Iswadi 

Pratama. Pembacaan berulang terhadap 

naskah ini menggunakan teknik close 

reading. Tujuannya agar tidak hanya 

membaca kata-kata, tapi benar-benar 

menangkap getaran plot, karakter, 

hingga gaya batin tokohnya. Sebagai data 

pendukung, merujuk pada pemikiran 

David Letwin, Lajos Egri, dan Robert 

McKee untuk membangun fondasi 

analisis yang lebih tajam. 

Untuk membedah data, diterapkan 

langkah-langkah proses struktural-

interpretatif. Awalnya, naskah ini amati 

dan dipreteli menjadi fragmen-fragmen 

situasi dramatik agar alur naratifnya 

tidak kabur. Dari sana, setiap elemen plot 

dibedah dan beri alasan kuat 

berdasarkan fakta di teks. Penelusuran 

pada dimensi psikologis dan motivasi 

para tokohnya, lalu menarik benang 

merahnya dengan carut-marut sosial-

politik di Indonesia, terutama soal isu 

ketidakadilan kaum marginal. Akhirnya, 

semua kepingan itu disusun ulang 

menjadi satu sintesis untuk melihat 

bagaimana struktur drama ini berfungsi 

sebagai senjata kritik sosial yang utuh. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Struktur Plot 

a. The Leading Character 

Tokoh utama dalam Orang-Orang 

Setia, beban cerita tidak dipikul oleh satu 

orang saja. Iswadi Pratama 

menempatkan Rahman dan Sarmin 

sebagai dual protagonists yang setara. 

Strategi ini menarik karena sepanjang 

cerita, mereka saling berbagi beban 

naratif, menjalani perjalanan batin yang 

sama-sama berat namun dari sudut yang 

berbeda (Letwin et al., 2008). 

Mari kita lihat sosok Rahman. Di 

usianya yang menginjak 60 tahun, hari-

harinya dihabiskan sebagai penjaga 

kamar mayat. Kedekatannya dengan 

kematian secara tak langsung 

membentuk kepribadian yang realis, 

bahkan cenderung skeptis dan 

pragmatis. Ia adalah tipikal orang yang 

"berpijak di bumi"; pikirannya selalu 

dihantui kebutuhan material, 

kekhawatiran soal uang, dan pahitnya 

kemiskinan meski sudah puluhan tahun 

mengabdi. Baginya, janji penghargaan 

dari negara adalah satu-satunya harapan 



Creativity and Research Theatre Journal 
Vol 7, No 2,  Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35 
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online) 
                                                                                                                   http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236 

 

27 
 

untuk mengubah nasib. 

Di sisi lain, kita bertemu Sarmin, 

seorang guru honorer seumuran Rahman 

yang justru membawa aura berbeda. 

Sarmin adalah antitesis dari skeptisisme 

Rahman. Ia idealis, mencintai buku, dan 

masih percaya pada keajaiban nilai-nilai 

seperti pengabdian. Bagi Sarmin, 

imajinasi dan cerita adalah "obat" untuk 

menelan kenyataan hidup yang keras. 

Namun, jika kita jeli, di balik senyum 

optimismenya itu sebenarnya tersimpan 

luka kekecewaan yang tak kalah dalam. 

Perpaduan dua karakter kontras ini 

menciptakan dinamika yang luar biasa 

kaya. Mereka saling menguji, 

mempertanyakan keyakinan satu sama 

lain, hingga akhirnya sampai pada titik 

saling meneguhkan. Rahman dan Sarmin 

seolah mewakili dua kutub cara manusia 

menghadapi penindasan: antara 

perlawanan lewat skeptisisme atau 

bertahan melalui penerimaan yang 

kreatif (Boal, 2023). 

 

b. The Inciting Incident 

Inciting incident dalam lakon ini 

adalah penerimaan undangan untuk 

menghadiri upacara pemberian 

penghargaan dari Gubernur. Peristiwa 

ini disebutkan sejak awal cerita dan 

menjadi katalis yang menggerakkan 

seluruh aksi dramatik (Letwin et al., 

2008). Undangan ini mengganggu 

keseimbangan kehidupan sehari-hari 

Rahman dan Sarmin yang monoton dan 

memaksa mereka untuk merespons. 

Yang menarik dari inciting incident 

ini adalah ambiguitasnya. Sejak awal, 

Rahman meragukan apakah 

penghargaan ini nyata atau hanya 

khayalan mereka seperti yang biasa 

dilakukan. Ambiguitas ini menciptakan 

ketegangan sejak awal. Inciting incident 

bukan hanya peristiwa eksternal yang 

memulai aksi, tetapi juga memicu konflik 

internal dalam diri karakter, terutama 

Rahman tentang kepercayaan, harapan, 

dan realitas. Hal ini terlihat dalam dialog: 

RAHMAN : Aku kok jadi ragu, 

ya... 
SARMIN : Memangnya kapan 

kamu nggak ragu? 
RAHMAN : Tapi kali ini lebih 

besar, Min. 
SARMIN : Soal apa? 
RAHMAN : Penghargaan yang 

akan kita terima 
besok. Apa  benar 
ini bukan sekadar 
hayalan kita seperti 
yang sudah-sudah? 

 

c. Objective 

Jika kita telisik lebih jauh, keinginan 

Rahman dan Sarmin bukan sekadar soal 

formalitas. Memang benar, secara 

eksternal mereka mengincar hal-hal 

konkret: hadir di upacara penghargaan, 

menerima piagam, dan membawa pulang 

dana bantuan dari Gubernur, sesuatu 

yang sangat masuk akal bagi orang yang 

hidup dalam kekurangan. Namun, di 

balik itu semua, ada lapisan motif yang 

jauh lebih 'berdarah'. Sebenarnya, yang 

mereka kejar bukanlah secarik kertas 

atau uang semata, melainkan sebuah 

validasi eksistensial. Mereka butuh bukti 

bahwa puluhan tahun yang mereka 

habiskan untuk mengabdi tidak terbuang 

sia-sia, dan bahwa hidup mereka 

memiliki makna di mata dunia (Egri, 

2009). Inilah yang dalam kacamata 

psikologis membuat konflik dalam lakon 

ini terasa begitu menyesakkan. Lewat 

dialog-dialog Rahman, kita bisa 

merasakan betapa pedihnya pencarian 

makna ini; sebuah jeritan hati manusia 

yang hanya ingin diakui keberadaannya 

sebelum semuanya terlambat. Tujuan 

untuk membuat anak-anaknya bangga 

menunjukkan bahwa yang Rahman cari 

bukan hanya pengakuan dari negara, 

tetapi juga dari keluarganya sebagai 

sebuah kebutuhan untuk membuktikan 

bahwa hidupnya bermakna. Hal ini dapat 

dilihat pada dialog Rahman: 

Min, kalau nanti aku mati, 

aku ingin piagam 

penghargaan yang akan kita 

terima besok, diletakkan di 



Creativity and Research Theatre Journal 
Vol 7, No 2,  Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35 
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online) 
                                                                                                                   http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236 

 

28 
 

lemari kecil yang ada 

kacanya. Supaya anak-

anakku bisa berbangga. 

Anak-anak yang mungkin 

sudah melupakanku. 

 

d. Obstacle 

Rintangan yang menjegal langkah 

Rahman dan Sarmin bukan sekadar 

tembok tunggal, melainkan sesuatu yang 

berlapis dan menjerat dari berbagai arah 

(McKee, 1999). Jika kita masuk ke dalam 

batin mereka, hambatan internal itu 

sangat terasa pada keraguan Rahman 

yang nyaris kronis terhadap janji 

penghargaan tersebut. Belum lagi 

benturan filosofis antara cara pandang 

Rahman yang pragmatis-pahit dengan 

idealisme Sarmin yang seolah tanpa 

batas. Trauma dan luka masa lalu pun 

ikut ambil bagian, menciptakan semacam 

kabut yang membuat mereka sulit untuk 

sekadar berani berharap kembali. 

Di luar diri mereka, tekanan keadaan 

pun tak kalah menyesakkan. Kemiskinan 

material begitu nyata di sini, bayangkan 

saja, mereka bahkan harus berhitung 

hanya untuk membeli segelas kopi 

kental. Status sosial sebagai penjaga 

kamar mayat dan guru honorer seolah 

menjadi label yang mengunci mereka di 

lapisan terbawah. Ironisnya, mereka 

harus berhadapan dengan sebuah sistem 

besar yang terlihat mulia karena 

menjanjikan penghargaan, namun di 

balik layar justru abai terhadap 

kesejahteraan yang paling dasar. 

Namun, jika kita jeli, dinding 

penghalang yang paling raksasa 

sebenarnya adalah sistem yang penuh 

kepura-puraan itu sendiri. Bagaimana 

mungkin sebuah instansi memberikan 

piagam seremonial, sementara pada saat 

yang sama mereka justru meratakan 

tempat tinggal kedua tokoh ini dengan 

tanah? Seluruh hambatan ini saling 

berkelindan, menciptakan sebuah 

pusaran konflik yang tidak hanya 

memperkaya drama, tapi juga 

beresonansi kuat dengan realitas sosial 

yang kita saksikan sehari-hari (Standing, 

2014). 

 

e. Conflict 

Konflik adalah hasil dari benturan 

antara objective dan obstacle (Letwin et 

al., 2008). Lakon ini memiliki lapisan 

konflik yang beragam. Konflik internal 

dalam diri Rahman adalah antara 

keinginan untuk percaya pada kebaikan 

sistem dan pengalaman pahit yang 

membuatnya skeptis. Ia ingin percaya 

bahwa penghargaan itu nyata dan akan 

membawa perubahan, namun ia juga 

takut dikecewakan lagi. Konflik ini 

terungkap dalam Rahman, dialognya: 

Apa kau bisa merasa bahagia 

hanya dengan mengingat 

kembali segala kisah-kisah 

yang pernah kau baca itu? 

Dan kau diam-diam merasa 

telah menjadi pahlawan bagi 

dirimu sendiri dan orang 

lain? Sementara jauh di 

sana, kau tahu keluargamu 

hanya menginginkan satu 

hal: kiriman uang darimu? 

Gesekan dalam lakon ini tidak hanya 

terjadi di permukaan. Pada level 

interpersonal, kita disuguhi benturan 

tajam antara Rahman dan Sarmin, dua 

sahabat yang melihat dunia dari jendela 

yang berbeda. Rahman, dengan segala 

kepahitannya, terus menggugat manfaat 

dari dongeng-dongeng yang dipelihara 

Sarmin. Sementara itu, Sarmin tetap 

teguh pada pendiriannya: bahwa esensi 

manusia bukan ditentukan oleh 

bagaimana ia mati atau berakhir, 

melainkan bagaimana ia memilih untuk 

menjalani hidupnya. 

Namun, jika kita melihat lebih luas, 

ada konflik eksternal yang jauh lebih 

brutal, yakni konfrontasi antara Rahman 

dan Sarmin melawan sistem sosial-

politik yang munafik. Ini adalah sistem 

yang gemar memoles citra lewat 

penghargaan seremonial, padahal di saat 

yang sama, mereka mencekik 

kesejahteraan para pengabdi ini hingga 



Creativity and Research Theatre Journal 
Vol 7, No 2,  Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35 
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online) 
                                                                                                                   http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236 

 

29 
 

tega meratakan tempat tinggal mereka. 

Akhirnya, di lapisan yang paling 

sunyi, lakon ini sebenarnya sedang bicara 

tentang perang filosofis. Ini bukan lagi 

sekadar soal piagam, tapi soal martabat 

dan makna hidup di tengah kepungan 

sistem yang eksploitatif (Freire et al., 

2018). Iswadi Pratama seolah memaksa 

kita bertanya: di manakah letak harga 

diri seorang manusia ketika 

pengabdiannya hanya dianggap sebagai 

angka dalam birokrasi? 

 

f. The Climax 

Klimaks dalam lakon ini dapat 

diidentifikasi pada dua momen yang 

saling terkait. Klimaks emosional-

filosofis terjadi pada percakapan panjang 

Rahman di akhir lakon ketika Sarmin 

sudah tertidur. Dalam monolog 

panjangnya, Rahman mengungkapkan 

seluruh kegelisahan, kekecewaan, dan 

juga penghargaannya terhadap Sarmin: 

RAHMAN: Min, tidak 

semua yang bermakna itu 

harus berguna dalam 

ukuranmu! Ukuran. Itulah 

soalnya, Min. Bisakah aku 

menimbang sesuatu di luar 

ukuranku? Kau sendiri 

nyatanya tak bisa 

menghindar dari itu..." 

Monolog ini adalah klimaks karena di 

sinilah Rahman mencapai pemahaman 

yang lebih dalam tentang kondisi mereka 

dan juga tentang nilai persahabatan 

mereka (McKee, 1999). Puncak 

ketegangan dalam lakon ini meledak 

pada sebuah momen yang sangat 

menyayat hati. Bayangkan, tepat ketika 

Rahman dan Sarmin sudah rapi 

mengenakan pakaian terbaik mereka dan 

mungkin satu-satunya pakaian yang 

paling layak untuk menghadap 

Gubernur, harapan itu dihantam oleh 

kenyataan yang brutal. Di tengah 

persiapan penuh suka cita untuk 

menjemput piagam penghargaan, deru 

mesin bulldozer justru datang meratakan 

gubuk mereka tanpa ampun. 

Inilah klimaks yang sesungguhnya; 

sebuah ironi tragis di mana janji manis 

negara bertabrakan langsung dengan 

buldoser negara. Di titik inilah konflik 

mencapai kulminasinya sebagai sebuah 

konfrontasi terbuka antara harapan 

manusia kecil melawan kekuasaan yang 

dingin. Tidak ada lagi ruang untuk 

berdebat, karena di hadapan reruntuhan 

rumah mereka, martabat dan 

pengabdian puluhan tahun seolah ikut 

hancur menjadi debu. Dialog Rahman 

merespons penggusuran ini dengan ironi 

yang pahit, ‘Mereka baru saja 

memberikannya pada kita, Min’. Satu 

kalimat sederhana ini mengandung 

seluruh kritik terhadap sistem yang 

kontradiktif dengan penghargaan yang 

sesungguhnya mereka terima adalah 

penggusuran. 

 

g. The Resolution 

Resolusi dalam lakon Orang-Orang 

Setia bersifat terbuka dan ambigu, 

namun memberikan penyelesaian yang 

kuat secara emosional dan filosofis 

(Field, 2005). Lakon ditutup dengan 

adegan Rahman dan Sarmin yang masih 

berusaha berkemas di tengah puing-

puing penggusuran, dengan Sarmin yang 

masih berharap mereka bisa menghadiri 

upacara penghargaan: 

SARMIN: Ayo Man, kita 

pasti sudah ditunggu dalam 

upacara. Jangan sampai kita 

terlambat. Mereka akan 

memberi kita penghargaan 

hari ini. Ayo..! 

Optimisme Sarmin yang bertahan 

bahkan di tengah kehancuran 

menunjukkan kegigihan spirit manusia. 

Resolusi ini tidak memberikan happy 

ending dalam pengertian konvensional. 

Pada akhirnya, tidak ada pahlawan yang 

turun tangan, tidak ada solusi instan 

yang menyelamatkan gubuk mereka. 

Resolusi dalam lakon ini terasa begitu 

dingin sekaligus jujur: ia menjawab 

pertanyaan besar tentang apakah sistem 

benar-benar peduli pada pengabdian 



Creativity and Research Theatre Journal 
Vol 7, No 2,  Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35 
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online) 
                                                                                                                   http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236 

 

30 
 

mereka dengan satu jawaban pahit. 

Nyatanya, bukan piagam atau kemuliaan 

yang mereka terima, melainkan deru 

mesin penggusur. 

Namun, di tengah puing-puing 

tragedi itu, muncul sebuah pernyataan 

diam namun kuat tentang harga diri 

manusia. Meski kehilangan segalanya, 

Rahman dan Sarmin tetap berdiri 

berdampingan dengan afirmasi bahwa 

persahabatan dan martabat batin jauh 

lebih kokoh daripada bangunan fisik 

manapun. Iswadi Pratama sengaja 

membiarkan resolusi ini 'terbuka'; ia 

tidak menyuapi penonton dengan akhir 

yang manis atau petunjuk yang jelas. 

Sebaliknya, ia meninggalkan luka yang 

menganga, memaksa setiap orang yang 

menonton untuk merenung, mengambil 

sikap, dan menghadapi pertanyaan kritis 

yang mendesak tentang posisi mereka 

dalam sistem yang tidak adil ini (Boal, 

2023). 

 

2. Konstruksi Karakter 

a. Rahman 

Jika dibedah lebih dalam, Rahman 

adalah potret lelaki senja berusia 60 

tahun yang tubuhnya telah ditempa oleh 

kerasnya hidup sebagai penjaga kamar 

mayat. Pekerjaan kasar ini bukan sekadar 

profesi, melainkan penanda posisi 

sosiologisnya yang berada di kasta 

terbawah, dimana sebuah pekerjaan yang 

sering kali dipandang sebelah mata oleh 

masyarakat luas. Beban hidupnya kian 

getir karena secara personal ia terasing 

dari keluarganya sendiri; anak istrinya di 

kampung bahkan sudah menganggapnya 

'tiada'. 

Pengalaman bertahun-tahun 

berurusan dengan jasad dan aroma 

kematian inilah yang secara psikologis 

membentuk Rahman menjadi pribadi 

yang sangat realis, skeptis, dan pragmatis 

(Egri, 2009). Dunia di matanya bukanlah 

tempat untuk bermimpi muluk, 

melainkan ruang penuh kepahitan yang 

membuatnya cenderung pesimis. 

Namun, di balik sikap skeptisnya yang 

keras itu, tetap tersimpan sudut kecil 

yang merindukan pengakuan. Motivasi 

terbesarnya sebenarnya sangat 

sederhana sekaligus menyayat hati: ia 

hanya ingin diakui sebagai manusia dan 

bisa mengirimkan uang sekolah bagi 

anak bungsunya, sebuah upaya terakhir 

untuk menyambung harapan di tengah 

sisa-sisa pengabdiannya. Konflik 

internalnya adalah antara keinginan 

untuk percaya dan trauma yang 

membuat ia tidak bisa percaya 

sepenuhnya. 

Sepanjang cerita, Rahman 

mengalami perkembangan yang halus 

namun signifikan (McKee, 1999). Di awal 

lakon, ia masih memiliki harapan 

meskipun diiringi keraguan. Sepanjang 

lakon, melalui percakapannya dengan 

Sarmin, ia bergulat dengan pertanyaan 

filosofis tentang makna hidup dan 

pengabdian. Yang paling penting, 

Rahman mengalami transformasi dalam 

hal apresiasi terhadap Sarmin dan 

persahabatan mereka. 

 

b. Sarmin 

Sarmin rekan seumur Rahman yang 

sudah menghabiskan empat dekade 

hidupnya sebagai guru honorer. Selama 

40 tahun, ia melakukan pekerjaan yang 

identik dengan mereka yang berstatus 

PNS, namun ironisnya, ia dibiarkan 

terkatung-katung tanpa jaminan sosial 

maupun upah yang manusiawi. Posisi 

sosiologis yang rentan ini justru 

melahirkan respons psikologis yang unik: 

alih-alih menjadi pahit seperti Rahman, 

Sarmin justru merawat sisi idealisme dan 

optimismenya dengan sangat rapi. 

Bagi Sarmin, buku dan untaian cerita 

bukan sekadar hobi, melainkan 'benteng' 

pertahanan terakhir. Ia menggunakan 

kekuatan imajinasi sebagai mekanisme 

bertahan hidup sebagai sebuah pelarian 

kreatif untuk menumpulkan tajamnya 

realitas yang menghimpitnya sehari-hari. 

Berbeda dengan Rahman yang 

digerakkan oleh kebutuhan material, 

motivasi Sarmin jauh lebih bersifat 



Creativity and Research Theatre Journal 
Vol 7, No 2,  Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35 
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online) 
                                                                                                                   http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236 

 

31 
 

eksistensial. Ia tidak terlalu mengejar 

angka; yang ia cari adalah sebuah 

penegasan bahwa pengabdiannya selama 

puluhan tahun bukanlah kesia-siaan 

belaka. Ia ingin percaya bahwa ada nilai 

intrinsik yang tetap bersinar di balik 

status honorernya yang sering dianggap 

remeh oleh sistem. Dialognya 

mengungkapkan motivasi ini: 

SARMIN: Dengar ya Man, 

Aku senang membaca bukan 

karena aku masih honorer. 

Bahkan, kalau pun aku ini 

guru seribu peresen, atau 

sekadar kaum penjaga 

kamar mayat seperti kamu, 

aku justru akan makin sering 

membaca. Karena memang 

itulah satu satunya caraku 

berbahagia! 

Konflik internal Sarmin adalah 

antara keyakinan idealisnya dan realitas 

yang terus menegaskan bahwa 

keyakinannya mungkin hanya ilusi. 

Perkembangan tokoh Sarmin terlihat 

dalam kemampuannya untuk mengakui 

validitas keraguan Rahman, 

menunjukkan bahwa Sarmin juga 

bergulat dengan pertanyaan yang sama. 

Di akhir lakon, bahkan setelah 

penggusuran, Sarmin masih berharap 

mereka bisa menghadiri upacara; 

representasi dari spirit manusia yang 

tidak mau menyerah meskipun tidak 

sesuai dengan realitas. 

c. Dialektika Rahman dan Sarmin 

Jantung dari lakon ini sebenarnya 

berada hubungan antara Rahman dan 

Sarmin. Mereka bukan sekadar dua 

orang yang berteman, melainkan dua sisi 

mata uang yang saling menggenapi. 

Rahman adalah representasi dari 

benturan realitas yang kasar dan tak 

kenal ampun, sementara Sarmin hadir 

sebagai oase imajinasi yang 

meneduhkan. Dinamika di antara 

keduanya menciptakan sebuah dialektika 

filosofis yang sangat hidup; mereka tidak 

hanya sekadar mengobrol, tapi saling 

menguji batas keyakinan satu sama lain. 

Saat Rahman mulai tenggelam dalam 

skeptisisme yang gelap, Sarmin akan 

datang dengan "obat" berupa cerita dan 

harapan. Sebaliknya, di saat idealisme 

Sarmin mulai goyah dihantam 

kenyataan, kehadiran Rahman menjadi 

jangkar yang menguatkan. 

Hubungan Rahman dan Sarmin 

tidak sekadar kedekatan personal, 

persahabatan mereka adalah sebuah 

bentuk atas solidaritas di tengah 

pengasingan. Ketika sistem besar di luar 

sana memilih untuk menutup mata, 

mereka membuktikan bahwa manusia 

hanya memiliki satu sama lain untuk 

bertahan hidup. Dialog-dialog yang 

terbangun di antara mereka 

menunjukkan level pemahaman yang 

sangat dalam; perdebatan mereka 

bukanlah pertengkaran yang merusak, 

melainkan ruang refleksi yang memaksa 

masing-masing untuk becermin pada 

posisinya sendiri. 

Salah satu momen yang paling 

membekas adalah saat Sarmin 

mengangkat kisah Karna dalam cerita 

Mahabharata; seorang ksatria yang lahir 

dari rahim marginalitas, dibuang, dan 

tumbuh di kasta rendahan namun 

mampu berdiri tegak. Di sinilah 

kepiawaian Iswadi Pratama terlihat; ia 

tidak membiarkan momen itu menjadi 

puitis belaka, karena Rahman segera 

menukasnya dengan pertanyaan 

pragmatis yang tajam seperti dialog: 

RAHMAN: Tapi apa 

gunanya? Akhirnya dia 

kalah, mati di tangan 

Arjuna? 

SARMIN: Bukan masalah 

kalau akhirnya dia mati. 

Embahmu juga mati, para 

Nabi juga mati. Soalnya itu, 

bagaimana kamu hidup. Itu! 

Kamu itu kelamaan 

memandikan dan menjaga 

mayat. Jadi yang ada di 

utekmu itu ya, cuma orang 

mati, bangke! (merasa 

kesal) 



Creativity and Research Theatre Journal 
Vol 7, No 2,  Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35 
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online) 
                                                                                                                   http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236 

 

32 
 

Dialog ini menunjukkan perbedaan 

fundamental dalam cara mereka 

memaknai eksistensi. Bagi Rahman, hasil 

akhir adalah yang penting, apakah 

pengabdian membawa perubahan 

material atau tidak. Proses hidup yang 

dimaknai Sarmin dinilai dari bagaimana 

seseorang hidup dengan integritas dan 

kesetiaan. Namun, konflik interpersonal 

ini justru memperkuat hubungan mereka 

karena melalui konflik ini mereka saling 

memahami dan menguji keyakinan 

masing-masing. 

 

3. Implikasi Dramatik 

Membaca struktur dramatik Orang-

Orang Setia membawa kita pada satu 

kesimpulan penting: bahwa elemen plot 

dan karakter di dalamnya bukanlah 

sekadar pajangan teknis, melainkan 

instrumen kritis untuk memotret luka 

sosial. Melalui Rahman dan Sarmin, 

Iswadi Pratama tidak hanya menyajikan 

dualitas karakter, tetapi juga dua kutub 

strategi bertahan hidup kaum marginal, 

antara skeptisisme yang pahit dan 

idealisme yang keras kepala. 

Sejak awal, kita sudah diusik oleh 

inciting incident yang sengaja dibuat 

kabur; apakah penghargaan itu nyata 

atau hanya sekadar fatamorgana? 

Ambiguitas ini sebenarnya adalah 

tamparan bagi penonton, sebuah 

cerminan betapa kaum marginal sering 

kali terjebak dalam ruang antara, di 

mana batas antara janji manis birokrasi 

dan ilusi penghibur diri menjadi sangat 

tipis. Ketidakpastian inilah yang menjadi 

"napas" dari seluruh konflik dalam lakon 

ini, yang pada akhirnya membuktikan 

bahwa marginalisasi bukan melulu soal 

dompet yang kosong, melainkan soal 

krisis pengakuan dan martabat yang 

terus dikikis oleh sistem. 

Puncaknya, ironi yang meledak di 

bagian klimaks terjadi saat penggusuran 

yang terjadi tepat saat mereka hendak 

merayakan kehormatan sehingga 

menjadi kritik paling telanjang terhadap 

kemunafikan institusional. Kalimat 

Rahman yang bergetar, "Mereka baru 

saja memberikannya pada kita, Min," 

adalah puncak dari segala kepahitan itu. 

Di sana, kita sadar bahwa penghargaan 

yang sesungguhnya diberikan oleh sistem 

bukanlah piagam, melainkan 

penghapusan paksa atas ruang hidup 

mereka. 

Akhirnya, lakon ini ditutup dengan 

resolusi yang sengaja dibiarkan 

"menggantung" tanpa solusi heroik atau 

harapan-harapan palsu. Iswadi tidak 

sedang ingin menghibur kita. Ia justru 

ingin menunjukkan bahwa di tengah 

sistem yang mengkhianati, satu-satunya 

yang tersisa dan paling berharga adalah 

solidaritas dan kemanusiaan yang tetap 

tegak berdiri (Sennett, 2004). Lakon ini 

tidak memberi jawaban final, melainkan 

sebuah undangan terbuka bagi kita untuk 

tidak berhenti pada rasa kasihan, tetapi 

mulai berani mengambil sikap terhadap 

ketidakadilan yang sistemis. 

 

4. Tragikomedi dalam Realis 

Simbolik 

Lakon Orang-Orang Setia 

menggunakan gaya yang dapat 

dikategorikan sebagai realis-simbolik, 

penggabungan elemen realisme dengan 

elemen simbolisme. Elemen realis 

terlihat dalam penggunaan dialog yang 

natural dan situasi yang dapat dipercaya. 

Apa yang membuat lakon ini begitu 

'hidup' bukan hanya isunya, melainkan 

bagaimana Iswadi Pratama meramu 

strategi artistiknya. Senada dengan 

amatan (Novianto, Guntur, et al., 2024), 

teater kita hari ini memang kerap 

meminjam simbolisme dan humor lokal 

sebagai senjata kritik. Rahman dan 

Sarmin tidak bicara dengan bahasa 

langit; mereka berbincang dengan idiom 

sehari-hari yang membumi. Percakapan 

mereka berkutat pada hal-hal yang 

sangat manusiawi, seperti; sepatu yang 

mulai berbau, kopi yang tandas, hingga 

kecemasan soal uang sekolah anak. 

Dengan setting ruang yang sangat 

bersahaja, pendekatan realisme ini 



Creativity and Research Theatre Journal 
Vol 7, No 2,  Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35 
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online) 
                                                                                                                   http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236 

 

33 
 

menciptakan sebuah autentisitas yang 

kuat, memaksa penonton untuk tidak 

sekadar melihat, tapi merasakan 

kedekatan emosional dengan nasib para 

tokohnya (Santosa, 2024). 

Menariknya, realisme ini kemudian 

berkelindan dengan simbolisme yang 

tajam, mengubah naskah ini menjadi 

sebuah alegori sosial yang lebih luas. 

Pilihan pakaian merah yang dikenakan 

Rahman untuk upacara itu merupakan 

sebuah simbol yang bisa kita maknai 

sebagai keberanian, atau mungkin darah 

dari pengorbanan yang tak pernah 

dianggap. Begitu pula dengan piagam-

piagam palsu yang mereka buat sendiri; 

sebuah ironi yang menggambarkan 

jurang antara mimpi untuk diakui dan 

kenyataan pahit pengabaian. Bahkan, 

sisipan epos Mahabharata melalui sosok 

Karna yang diceritakan Sarmin bukanlah 

sekadar intermeso, melainkan cerminan 

bagi mereka berdua: ksatria yang lahir 

dari kasta rendah yang tetap teguh 

mencari martabatnya (Narayan & 

Doniger, 2013). 

Jika harus melabeli genrenya, lakon 

ini adalah sebuah tragikomedi yang 

sangat pekat. Ia bermain-main di wilayah 

yang ambigu antara tawa dan air mata 

(Stott, 2004). Sisi tragisnya begitu nyata, 

dua orang baik yang setia mengabdi 

namun justru digulung oleh nasib yang 

tidak adil. Harapan mereka dihancurkan 

oleh mesin bulldozer. Namun, di saat 

yang sama, Iswadi menyelipkan elemen 

komik yang muncul dari sindiran-

sindiran cerdas serta situasi yang terasa 

absurd. Kita bisa melihat humor yang 

getir itu dalam perdebatan mereka yang 

hampir konyol tentang siapa sebenarnya 

yang akan menyerahkan piagam itu 

nantinya: 

RAHMAN : Oleh Gubernur. 
SARMIN : Menteri. 
RAHMAN : Presiden. 
SARMIN : Walikota. 
RAHMAN : Lho, kok malah 

turun? 

SARMIN : Ya, Presiden itu 
sudah yang paling 
tinggi. Itulah 
kenapa aku  turun 
ke tingkat 
Walikota.  Masak 
aku harus naik 
terus sampai ke 
Tuhan! 

RAHMAN : Jangan libatkan 
Tuhan untuk 
sekedar pemberian 
piagam 
penghargaan. 
Apalagi untuk 
orang seperti kita.  
Kau kan bisa bilang 
“Wakil Presiden, 
Mahkamah Agung, 
Ketua MPR/DPR, 
Kapolri, atau 
Pangab... 

 

  

Dialog tersebut bukan sekadar 

banyolan kosong, melainkan bentuk 

humor verbal yang dibalut ironi tajam. 

Ada sesuatu yang sangat absurd di sana; 

bayangkan, mereka sendiri pun 

sebenarnya tidak benar-benar yakin 

siapa yang akan memberikan 

penghargaan itu. Ketidakpastian ini 

mencerminkan betapa 'mengambang' 

dan tidak masuk akalnya posisi mereka 

dalam struktur birokrasi yang dingin (Aji, 

2019). 

Pilihan Iswadi Pratama untuk 

menggunakan jubah tragikomedi adalah 

sebuah langkah artistik yang brilian. Ia 

tampaknya paham bahwa realitas tidak 

pernah hitam-putih dan tidak bisa 

dipaksa masuk ke dalam kotak tragedi 

murni atau komedi belaka (Szondi, 

2024). Bagi kaum marginal, hidup 

memang sering kali terasa seperti lelucon 

yang salah sasaran: penuh kontradiksi, 

absurditas, dan ironi yang menyesakkan. 

Tragikomedi di sini bukan sekadar gaya-

gayaan, melainkan strategi kritis yang 

ampuh. Lewat tawa, kritik sosial yang 

tadinya berat menjadi lebih 'renyah' 

untuk dikunyah. Namun, tawa penonton 

di sini bukanlah tawa yang 



Creativity and Research Theatre Journal 
Vol 7, No 2,  Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35 
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online) 
                                                                                                                   http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236 

 

34 
 

membebaskan; ia perlahan akan 

menyusut dan berubah menjadi pahit 

saat mereka menyadari bahwa yang 

mereka tertawakan adalah cermin dari 

ketidakadilan yang nyata. 

 

PENUTUP 

Membongkar Orang-Orang Setia 

melalui lensa David Letwin 

membuktikan satu hal: naskah ini 

memiliki arsitektur yang sangat presisi. 

Temuan bahwa plotnya tidak sekadar 

mengalir, tetapi setiap elemennya, mulai 

dari dual protagonists hingga 

resolusinya yang getir yang bekerja 

seperti roda gigi yang saling mengunci. 

Rahman dan Sarmin bukan cuma 

karakter; mereka adalah dialektika 

berjalan antara kepahitan realis dan 

mimpi idealis. Ambiguitas janji 

penghargaan yang muncul sejak awal 

riset ini dimaknai bukan hanya sebagai 

teknik naskah, melainkan metafora bagi 

nasib kaum marginal yang selalu 

digantung oleh ketidakpastian. 

Secara lebih dalam, konstruksi tiga 

dimensi Egri terlihat sangat kokoh di sini. 

Rahman dan Sarmin memiliki lapisan 

psikologis yang "berdaging," di mana 

motivasi mereka bukan cuma soal uang, 

tapi soal harga diri sebagai manusia. 

Persahabatan mereka di tengah 

gempuran sistem birokrasi yang dingin 

menjadi semacam oase solidaritas yang 

mengharukan. Inilah yang membuat 

kritik sosial dalam lakon ini terasa begitu 

tajam; Iswadi Pratama tidak perlu 

berteriak lewat propaganda, cukup 

dengan membenturkan harapan 

penghargaan dengan kenyataan 

bulldozer, ia telah menelanjangi 

kemunafikan sistem kita. 

Pilihan gaya realisme yang 

bersenyawa dengan simbolisme, serta 

penggunaan tragikomedi merupakan 

langkah estetik yang sangat cerdas. Di 

satu sisi, penonton ditarik oleh 

autentisitas keseharian, namun di sisi 

lain dilempar ke dalam perenungan 

filosofis lewat simbol-simbol seperti 

pakaian merah atau kisah Karna. Melalui 

riset ini, tawaran yang ingin disampaikan 

adalah perspektif baru bahwa teater 

sosial Indonesia tidak harus kering 

secara artistik. Kritik yang paling 

mematikan justru lahir dari struktur 

drama yang solid dan karakter yang 

kompleks. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aji, F. (2019). STILISTIK REALISME 
GENRE HOROR SINEMA 
INDONESIA PASCA REFORMASI: 
Studi Kasus Film Keramat 2009. 
Capture : Jurnal Seni Media 
Rekam, 10(1), 101. 
https://doi.org/10.33153/capture.v1
0i1.2182 

Ball, D. (1983). Backwards and 
Forwards: A Technical Manual for 
Reading Plays. Southern Illinois 
University Press. 

Boal, J. (2023). Theatre of the oppressed 
and its times. In Theatre of the 
Oppressed and its Times. 
https://doi.org/10.4324/97810033
25048 

Egri, L. (2009). The Art of Dramatic 
Writing: Its Basis in the Creative 
Interpretation of Human Motives. 
BN Publishing. 

Field, Syd. (2005). Screenplay: The 
Foundations Of Screenwriting. In 
Delta Publisher. 

Freire, Paulo., Ramos, M. Bergman., 
Macedo, D. P. ., & Shor, Ira. (2018). 
Pedagogy of the oppressed. 
Bloomsbury Academic. 

Hatley, B. (2018). Indonesian Theatre 
Ten Years after Reformasi. Journal 
of Indonesian Social Sciences and 
Humanities, 1(1), 53–72. 
https://doi.org/10.14203/jissh.v1i1.
4 

Letwin, D., Stockdale, J., & Stockdale, R. 
(2008). The Architecture of Drama. 
Scarecrow Press. 

McKee, R. (1999). Story : substance, 
structure, style, and the principles 
of screenwriting. Methuen. 

Merriam, S. B., & Tisdell, E. J. (2022). 
Qualitative Research: A Guide to 
Design and Implementation. 
Jossey-Bass. 

Narayan, R. K. ., & Doniger, Wendy. 
(2013). The Mahabharata : a 



Creativity and Research Theatre Journal 
Vol 7, No 2,  Edisi Juni- Desember (2025) hal 23-35 
ISSN 2715-5404(print) | 2715-5412(online) 
                                                                                                                   http://dx.doi.org/10.26887/cartj.v7i2.6236 

 

35 
 

shortened modern prose version of 
the Indian epic. The University of 
Chicago Press. 

Novianto, W., Faruk, & Simatupang, G. 
R. L. L. (2024). Modern Indonesian 
theater in the 1980s: A criticism of 
the aesthetic hegemony of the new 
order. Gelar: Jurnal Seni Budaya, 
22(2), 155–167. 

Novianto, W., Guntur, Faruk, & 
Simatupang, G. L. (2024). Modern 
Indonesian theater in the 1980s: A 
criticism of the aesthetic hegemony 
of the new order. 22(2), 155–167. 

Sahid, N., Nalan, A. S., Yudiaryani, 
Iswantara, N., Junaidi, & Fernando, 
H. (2024). Meanings behind 
community resistance in the play 
Leng and their cultural relevance: a 
theater-semiotics analysis. Cogent 
Arts & Humanities, 11(1). 
https://doi.org/10.1080/23311983.
2024.2373568 

Santosa, E. (2024). TEATRIKALISME 
DALAM PEMENTASAN 

“PEMBERDAYAAN 
KESEJAHTERAAN KELUARGA.” 
Jurnal Pendidikan Seni Dan 
Industri Kreatif: Sendikraf, 3(2), 1–
11. 
https://doi.org/10.70571/psik.v3i2.
53 

Sennett, Richard. (2004). Respect in a 
world of inequality. W.W. Norton. 

Spencer, S. (2002). The Playwright’s 
Guidebook. Faber & Faber. 

Standing, Guy. (2014). The precariat : 
the new dangerous class. 
Bloomsbury. 

Stott, A. McConnell. (2004). Comedy: 
The New Critical Idiom. Routledge. 

Szondi, Peter. (2024). Theory of Modern 
Drama A Critical Edition (Michael 
Hays, Trans.). Polity Press. 

  

 

 

 

 
 


	Struktur Dramatik Lakon Orang-Orang Setia Karya Iswadi Pratama
	PENDAHULUAN
	METODE  PENELITIAN
	HASIL DAN PEMBAHASAN

