
 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 389 

Available online at  https://journal.isi-padangpanjang.ac.id/index.php/Ekspresi  

 

Javanese–Islamic Syncretism in Singo Mengkok Batik: A 

Symbolic Interpretation of Sunan Drajat’s Da‘wah Motif 

Kartika Herina Candraning Shiam1 

 

Pendidika Seni Rupa, Fakultas Bahasa dan Seni, Universitas Negeri Surabaya,  

Jl. Raya Kampus Unesa, Lidah Wetan, Kec. Lakarsantri, Surabaya, Jawa Timur  
 

(kartikashiam@unesa.ac.id) 

  

Received : 2025-09-18 Revised : 2025-10-16 Accepted : 2025-12-25 

 

Abstract  

Singo Mengkok Batik, which developed during Sunan Drajat’s Islamic propagation in Lamongan, 
represents a cultural artifact resulting from the syncretism of Javanese-Hindu traditions, Chinese 
cultural influences, and Islamic values. This study aims to interpret the symbolic meanings of Singo 
Mengkok Batik as a medium of cultural da‘wah using Clifford Geertz’s symbolic interpretation 
approach. Employing a qualitative ethnographic method, data were collected through observation, 
interviews with cultural practitioners, batik artisans, and caretakers of the Sunan Drajat heritage 
site, as well as documentation studies. The findings reveal that Singo Mengkok Batik functions as a 
complex symbolic system. At the cognitive or mythic level, the depiction of a squatting lion symbolizes 
the transformation of physical strength into spiritual power through the subjugation of human 
desires, aligning with Islamic teachings. At the evaluative level, the isen-isen elements function as a 
visual catechism representing the Pillars of Faith, the Pillars of Islam, and the obligation of daily 
prayers. As a backdrop for Sunan Drajat’s gamelan performances, Singo Mengkok Batik serves as an 
effective medium of cultural da‘wah, demonstrating a harmonious strategy of Islamic propagation 
that respects and integrates local cultural traditions. 
 
Keywords; Syncretism; Singo Mengkok Batik; Sunan Drajat; Symbolic Interpretation 
 
  

Abstrak  

Batik Singo Mengkok yang berkembang pada masa dakwah Sunan Drajat di Lamongan merupakan 
artefak budaya hasil sinkretisme antara tradisi Jawa-Hindu, pengaruh budaya Tiongkok, dan nilai-
nilai Islam. Penelitian ini bertujuan untuk menginterpretasikan makna simbolik Batik Singo 
Mengkok sebagai media dakwah kultural melalui pendekatan interpretasi simbolik Clifford Geertz. 
Penelitian menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan etnografi melalui observasi, 
wawancara dengan budayawan, pengrajin batik, dan pengelola situs Sunan Drajat, serta studi 
dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa motif Singo Mengkok berfungsi sebagai sistem 
simbol yang kompleks. Pada tataran kognitif atau mitos, visualisasi singa dalam posisi mengkok 
merepresentasikan transformasi kekuatan fisik menjadi kekuatan spiritual melalui penundukan 
hawa nafsu, selaras dengan ajaran Islam. Pada tataran evaluatif, unsur isen-isen batik berfungsi 
sebagai katekismus visual yang merepresentasikan Rukun Iman, Rukun Islam, dan kewajiban salat. 
Sebagai geber atau latar pertunjukan gamelan Sunan Drajat, Batik Singo Mengkok berperan sebagai 
media dakwah kultural yang efektif dan harmonis, yang mengakomodasi budaya lokal tanpa 
menegasikan nilai-nilai Islam. 
 
Kata Kunci; Sinkretisme; Batik Singo Mengkok; Sunan Drajat; Interpretasi Simbolik 
 

 

  

https://journal.isi-padangpanjang.ac.id/index.php/Ekspresi


 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 390 

PENDAHULUAN 

Kebudayaan merupakan entitas yang senantiasa mengalami perubahan seiring dengan 

dinamika sosial, politik, ekonomi, dan kepercayaan masyarakat pendukungnya. Proses 

perubahan tersebut dapat berlangsung melalui berbagai mekanisme, seperti asimilasi, 

akulturasi, difusi, maupun sinkretisme. Sinkretisme merujuk pada proses pertemuan 

dan peleburan berbagai sistem kepercayaan, nilai, dan simbol budaya yang berbeda 

sehingga melahirkan bentuk budaya baru yang saling terkait dan tidak sepenuhnya 

menghilangkan unsur asalnya. Dalam konteks kebudayaan Nusantara, sinkretisme 

menjadi fenomena penting yang membentuk karakter budaya lokal, terutama pada 

wilayah yang menjadi ruang pertemuan berbagai peradaban. 

Seni merupakan salah satu produk budaya yang paling jelas merepresentasikan proses 

sinkretisme tersebut. Dalam sejarah penyebaran agama Islam di Jawa, seni tidak 

hanya berfungsi sebagai ekspresi estetis, tetapi juga sebagai medium komunikasi dan 

transmisi nilai-nilai keagamaan. Para Wali Songo memanfaatkan berbagai bentuk 

seni—seperti seni pertunjukan, arsitektur, musik, dan tekstil—sebagai sarana dakwah 

yang adaptif terhadap budaya lokal. Pendekatan ini memungkinkan ajaran Islam 

diterima secara gradual tanpa menimbulkan konflik budaya yang tajam. Batik, sebagai 

artefak budaya visual yang sarat simbol, menjadi salah satu medium penting dalam 

strategi dakwah kultural tersebut. 

Di wilayah pesisir utara Jawa Timur, khususnya Lamongan, Sunan Drajat dikenal 

sebagai tokoh yang mengembangkan dakwah Islam melalui pendekatan seni dan 

budaya. Salah satu warisan budaya yang dikaitkan dengan aktivitas dakwahnya adalah 

Batik Singo Mengkok. Motif ini tidak hanya berfungsi sebagai elemen busana, tetapi 

memiliki kedudukan khusus sebagai bagian dari perangkat dakwah, terutama sebagai 

geber atau latar visual dalam pertunjukan gamelan Sunan Drajat. Visualisasi motif 

Singo Mengkok yang khas—menampilkan figur singa dalam posisi mengkok 

(jongkok)—menjadi simbol yang lekat dengan ajaran moral dan spiritual yang 

disampaikan kepada masyarakat. 

Secara visual, Batik Singo Mengkok menunjukkan pertemuan berbagai unsur budaya. 

Bentuk figuratifnya tidak digambarkan secara realistis, melainkan melalui stilisasi dan 

deformasi yang memanfaatkan unsur flora, khususnya sulur dan bunga tunjung 

(teratai). Unsur ini merepresentasikan warisan simbolik Jawa-Hindu, sementara 



 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 391 

kemiripan bentuk Singo Mengkok dengan figur Qilin atau Kirin dari mitologi Tiongkok 

mengindikasikan adanya pengaruh budaya asing yang masuk melalui jalur 

perdagangan pesisir. Unsur-unsur tersebut kemudian diintegrasikan dengan nilai-

nilai Islam, sehingga melahirkan simbol visual yang bersifat sinkretis dan sarat makna. 

Dalam praktik keislaman masyarakat Jawa, proses sinkretisme ini tidak dapat 

dilepaskan dari karakter Islam yang berkembang secara kontekstual dan plural. Islam 

di Jawa tidak hadir sebagai sistem tunggal yang meniadakan tradisi sebelumnya, 

melainkan sebagai ajaran yang bernegosiasi dengan kepercayaan dan praktik budaya 

lokal. Melalui proses akulturasi yang berkelanjutan, nilai-nilai pra-Islam tidak 

sepenuhnya dihapus, tetapi ditransformasikan dan diberi makna baru yang selaras 

dengan ajaran tauhid. Batik Singo Mengkok merupakan salah satu wujud konkret dari 

proses transformasi tersebut. 

Sejumlah penelitian terdahulu telah mengkaji batik Nusantara dari berbagai aspek, 

mulai dari fungsi ritual, nilai filosofis, hingga perannya dalam sistem kepercayaan 

masyarakat. Namun, kajian yang secara khusus menempatkan Batik Singo Mengkok 

sebagai sistem simbol dakwah kultural dengan menggunakan pendekatan interpretasi 

simbolik masih relatif terbatas. Sebagian besar penelitian lebih menekankan aspek 

sejarah, ikonografi, atau estetika batik, tanpa mengulas secara mendalam bagaimana 

motif tersebut bekerja sebagai medium transmisi nilai keagamaan dalam konteks 

budaya masyarakat pendukungnya. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk 

menginterpretasikan makna simbolik Batik Singo Mengkok sebagai artefak budaya 

hasil sinkretisme Jawa–Islam dalam dakwah Sunan Drajat. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan interpretasi simbolik untuk mengkaji makna kognitif 

(mitos) dan makna evaluatif yang terkandung dalam motif Singo Mengkok, serta 

menjelaskan fungsinya sebagai media dakwah kultural. Dengan demikian, penelitian 

ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam kajian seni dan budaya, 

sekaligus memperkaya pemahaman tentang peran batik klasik sebagai medium 

komunikasi nilai-nilai keagamaan dalam masyarakat Jawa.  



 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 392 

Literatur Review 

Kajian mengenai batik Nusantara telah berkembang luas dengan beragam 

pendekatan, mulai dari aspek teknis, estetika, hingga nilai filosofis dan fungsi 

ritualnya dalam masyarakat. Dalam konteks kajian budaya, Clifford Geertz (1992) 

memandang kebudayaan sebagai sistem simbol yang membentuk jejaring makna, di 

mana artefak budaya dapat diperlakukan sebagai “teks” yang perlu ditafsirkan secara 

mendalam. Pendekatan interpretatif ini menempatkan simbol bukan sekadar bentuk 

visual, melainkan sebagai representasi sistem pengetahuan, nilai, dan kepercayaan 

masyarakat pendukungnya. Perspektif Geertz menjadi landasan teoretis penting 

dalam memahami batik sebagai media ekspresi makna budaya dan keagamaan. 

Sejalan dengan pendekatan tersebut, penelitian Fajar Ciptandi (2016) tentang Batik 

Gedhog di Tuban menunjukkan bahwa batik tradisional tidak hanya berfungsi 

sebagai komoditas ekonomi, tetapi juga memiliki peran ritual dan kosmologis dalam 

siklus kehidupan masyarakat. Warna dan motif batik dikaitkan dengan fase-fase 

kehidupan manusia, merepresentasikan konsep kosmologi Jawa-Hindu yang tetap 

bertahan meskipun mengalami transformasi dalam konteks Islamisasi. Temuan ini 

menegaskan bahwa nilai-nilai pra-Islam tidak serta-merta hilang, melainkan 

beradaptasi dan diberi makna baru dalam praktik budaya masyarakat Muslim Jawa. 

Kajian mengenai sinkretisme budaya di wilayah pesisir Lamongan juga dilakukan 

oleh Sugianto (2016), yang meneliti relief burung merak di kompleks makam Sunan 

Sendang Duwur. Penelitian tersebut menunjukkan bagaimana simbol-simbol Hindu, 

seperti burung merak sebagai wahana dewa dan konsep Tri Loka, diadaptasi secara 

visual agar selaras dengan ajaran Islam yang menghindari penggambaran makhluk 

hidup secara realistis. Proses ini mencerminkan strategi Islamisasi yang tidak 

bersifat destruktif, melainkan transformatif, dengan menciptakan estetika Jawa–

Islam yang khas. 

Dalam kajian batik yang berinteraksi dengan komunitas Muslim, Rizali (2017) 

mengemukakan bahwa Islamisasi motif batik ditandai oleh kecenderungan 

menghindari representasi makhluk bernyawa secara realistis, penggunaan simbol-

simbol bernuansa religius, serta pemaknaan batik sebagai medium doa dan ibadah. 

Batik tidak hanya dipahami sebagai produk visual, tetapi juga sebagai sarana 

komunikasi nilai moral dan spiritual yang diwariskan secara nonverbal antar 

generasi. 



 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 393 

Lebih lanjut, Heringa (2010) dan Musman (2011) menegaskan bahwa batik berfungsi 

sebagai media reproduksi pengetahuan budaya, di mana proses penciptaan dan 

pemaknaan motif menjadi mekanisme transmisi nilai kosmologi, etika sosial, dan 

identitas kolektif masyarakat. Dalam perspektif semiotik, motif dan isen-isen batik 

dapat dipahami sebagai penanda (signifier) yang merujuk pada petanda (signified) 

tertentu, yang hanya dapat dimaknai melalui kode-kode kultural yang dipahami 

bersama oleh komunitas pendukungnya. 

Meskipun berbagai penelitian tersebut telah memberikan pemahaman yang 

komprehensif mengenai batik, sinkretisme budaya, dan Islamisasi seni visual di 

Jawa, kajian yang secara khusus menempatkan Batik Singo Mengkok sebagai sistem 

simbol dakwah kultural melalui pendekatan interpretasi simbolik masih relatif 

terbatas. Sebagian besar penelitian lebih menekankan aspek sejarah, ikonografi, atau 

fungsi ritual batik, tanpa mengulas secara mendalam bagaimana motif Singo 

Mengkok bekerja sebagai media pedagogis dan katekismus visual dalam dakwah 

Sunan Drajat. Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi celah tersebut 

dengan menginterpretasikan makna simbolik Batik Singo Mengkok dalam kerangka 

sinkretisme Jawa–Islam. 

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi untuk 

memahami makna simbolik Batik Sendang motif Singo Mengkok dalam konteks 

budaya masyarakat Lamongan. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini 

berfokus pada penafsiran makna, nilai, dan sistem simbol yang hidup dalam praktik 

budaya masyarakat, khususnya dalam relasi antara seni batik dan dakwah kultural 

Sunan Drajat. 

Pengumpulan data dilakukan dalam situasi alamiah (natural setting) melalui 

beberapa teknik, yaitu observasi non-partisipan terhadap proses produksi batik 

Sendang dan penggunaan Batik Singo Mengkok dalam konteks budaya setempat, 

wawancara semi-terstruktur dengan budayawan, pengrajin batik, pengelola situs 

Sunan Drajat, serta tokoh yang memiliki pengetahuan genealogis dan historis terkait 

motif Singo Mengkok. Selain itu, studi dokumentasi dilakukan melalui penelusuran 

sumber tertulis, arsip visual, dan artefak batik yang relevan dengan objek penelitian. 

Untuk menjamin validitas data, penelitian ini menerapkan teknik triangulasi sumber 

dan teknik, dengan membandingkan hasil observasi, wawancara, dan dokumentasi. 



 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 394 

Data yang diperoleh kemudian dianalisis melalui tahapan reduksi data, penyajian 

data, dan penarikan kesimpulan. Analisis dilakukan menggunakan pendekatan 

interpretasi simbolik Clifford Geertz, dengan menafsirkan Batik Singo Mengkok 

sebagai sistem simbol yang mengandung makna kognitif (mitos) dan makna evaluatif 

yang merefleksikan nilai-nilai sinkretisme Jawa–Islam. 

Melalui pendekatan tersebut, penelitian ini berupaya mengungkap bagaimana motif 

Singo Mengkok berfungsi sebagai media dakwah kultural yang mentransmisikan nilai-

nilai keagamaan dan budaya secara simbolik dalam masyarakat Sendangduwur, 

Lamongan. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pembahasan dalam penelitian ini berfokus pada analisis batik klasik Sendang dengan 

menggunakan teori Interpretasi Simbolik Clifford Geertz, yang dikaitkan dengan 

budaya masyarakat Sendang. Lamongan. Budaya masyarakat ini memiliki 

karakteristik sinkretis yang menggabungkan unsur-unsur Jawa-Hindu dengan Islam. 

(Geertz, 1983) mendefinisikan kebudayaan sebagai pola makna yang diwariskan 

secara historis, dituangkan dalam simbol-simbol, dan berfungsi sebagai sistem konsep 

yang diwariskan dari generasi ke generasi. Simbol dalam budaya berfungsi sebagai 

media komunikasi, sarana pennyampaian pesan dan alat yang mampu digunakan 

sebagai pelestari budaya, pengembangan pengetahuan dan nilai-nilai yang sedang 

diyakini dalam masyarakat. Konteksnya dalam batik Sendag motif Singo Mengkok, 

simbol yang tersaji dalam batik tidak hanya elem dekoratif, namun juga menganndung 

makna filosofis yang merefleksikan sistem nilai dan kepercayaan masyarakat 

Sendang, Lamongan. 

Batik motif klasik Sendang motif Singo Mengkok merupakan warisan yang telah ada 

sejak masa Sunan Drajat. Salah satu aspek simbolik yang konsisten dalam batik ini 

adalah penggunaan warna-warna tertentu, yaitu putih, merah, dan hitam. Ketiga 

warna ini memiliki makna yang mendalam dalam sistem kepercayaan masyarakat, 

memiliki makna yang berkaitan dengan ajaran Islam, mitologi Hindu-Jawa, serta 

filosofi hidup masyarakat. Khususnya batik Sendang motif Singo Mengkok hanya 

menggunakan dua warna utama yakni hitam dan putih dengan makna 

 

 



 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 395 

Tabel 1. Analisis Simbolisme Warna pada Batik Klasik Sendang 

Warna Makna Islam 
(Syafi’i, 2017) 

Makna Kognitif  
(Lodra, 2019) 

Makna Evaluatif  
(Siswayanti, 2015) 

Putih 
Nur (cahaya suci, 
sumber 
penerangan) 

Dewa Iswara (Timur); matahari, 
sumber kebangkitan 

Pengingat alam kandungan 
(garba) dan akhirat; mendorong 
perbuatan baik 

Merah 
As-syafaqul 
ahmar (mega 
merah, darah) 

Dewa Brahma (Selatan); 
pencipta, keberanian, kehidupan 

Perlambang alam dunia (fana); 
penuh dinamika dan nafsu 

Hitam 
Aswad (kegelapan, 
dosa, 
kesengsaraan) 

Dewa Wisnu (Utara); 
kesederhanaan, ketakutan, 
kesucian 

Simbol alam akhirat (baka); 
pengingat kematian dan 
keabadian 

 

Sinkretisme budaya tampak jelas dalam harmonisasi makna, khususnya pada warna 

hitam. Konsep Islam tentang dosa (aswad) tidak menghapus melainkan berintegrasi 

dengan konsep lokal tentang kesucian dan kesederhanaan Dewa Wisnu, menciptakan 

sebuah pemahaman yang dalam dan multi-lapis tentang kehidupan akhirat. Ini pun 

sama halnya dengan motif Singo Mengkok yang menitik beratkan pada bentuk motif 

dengan warna hitam tanpa warna merah sehingga selembar kainnya terfokus dengan 

warna hitam dan putih. Secara kolektif, ketiga warna ini merepresentasikan tahapan 

universal perjalanan manusia: putih (kelahiran/kandungan) -> merah 

(kehidupan dunia) -> hitam (kematian/akhirat), yang mencerminkan 

pandangan dunia masyarakat Sendang, Lamongan yang kaya dan filosofis 

(Siswayanti, 2015). 

 

Gambar 1: Batik motif Singo Mengkok  
(sumber : Kartika Herina Candraning Shiam, 2025) 

 

 



 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 396 

Analisis Bentuk, Makna, dan Nilai pada Corak Utama Singo Mengkok 

Bentuk Corak Singo Mengkok memiliki salah satu corak utama Singo Mengkok 

dengan tidak digambarkan hewan singa secara realistik, terbukti dengan adanya 

deformasi, stilisasi, dan penyusunan ulang bagian-bagian bunga Tunjung ( teratai ) 

beserta sulurnya .Siluet seekor singa dalam posisi mengkok atau jongkok merupakan 

memiliki kesan  yang mencolok secara visual , tidak agresif , melainkan terlihat tenang 

dan berwibawa 

 
Gambar 2. Corak Utama Singo Mengkok, hewan SIinga dan Patung Qilin/Kirin 

(sumber : Kartika Herina Candraning Shiam, 2025) 
 

 
Gambar 3. Archa Singo Mengkok pada Makam Sunan Sendangduwur dan Ukiran Kayu Singo 

Mengkok pada Gamelan Sunan Drajat 
(sumber : Kartika Herina Candraning Shiam, 2025) 

 

Penggambaran pada bentuk tersebut merupakan hasil dari berbagai budaya lain yang 

sekaligus menggambarkan proses  sinkretisme yang sangat jelas. Singo Mengkok dari 

segi visual memiliki kemiripan dengan karakter Qilin atau Kirin, yakni mitologi 

Tiongkok perwujudan dari kebijaksanaan, keadilan, dan kemakmuran. Sunan Drajat 

menciptakan simbol yang mudah dipahami tetapi wujudkan dalam gaya Islam baru 

dengan mengadopsi bentuk yang sudah dikenal dan dipahami sebelumnya. 

  



 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 397 

Tabel 2.  Analisis Bentuk, Makna, dan Nilai Corak Singo Mengkok 

 

 
Analisis Bentuk, Makna, dan Nilai pada Corak Utama Kubah 
 

 
Gambar 3. Corak Utama Kubah dan Kubah Masjid 
(sumber : Kartika Herina Candraning Shiam, 2025) 

 

 

Aspek Bentuk Visual Nilai-nilai Islam Analisis Simbol Clifford 
Geertz 

Sinkretisme Budaya 

Motif 
Utama (a) 

Figur hewan 
berkaki empat 
menyerupai singa 
yang duduk 
mengkok 
(jongkok). 
Dibentuk 
dari patahan 
bunga Tunjung 
dan sulurnya, 
menciptakan 
bentuk yang 
deformasi, bukan 
realistis. 

Kutipan: QS. Al-
Qashash: 50. 
Makna: Posisi 
jongkok 
simbol penundukan 
hawa nafsu (emosi, 
amarah). 
Kewibawaan yang 
terkendali, bukan 
kekuatan yang 
brutal. 

Kognitif/Mitos: Diyakini 
memiliki kekuatan spiritual 
(e.g., gamelan yang bisa 
menundukkan penjahat). 
Hadir di makam dan 
gamelan sebagai simbol 
perlindungan dan 
kesakralan. 
Evaluatif: Visualisasi 
manusia ideal yang telah 
menundukkan nafsunya 
dan hanya tunduk kepada 
Allah. 

Bentuk: Sangat mirip 
dengan Qilin/Kirin (
mitologi Tiongkok) – 
singa berambut, 
sering digambarkan 
berkaki jongkok. 
Qilin adalah simbol 
kebijaksanaan, 
keadilan, dan 
penangkal bala. 
(Yoswara:2011) 

Isen (b)(1) Enam pucuk atau 
kuntum bunga 
Tunjung yang 
menyusun bagian 
tubuh tertentu. 

Makna: Melamban
gkan enam Rukun 
Iman, sebagai 
fondasi keyakinan. 
(Riri, 2019) 

- Menggunakan unsur 
flora lokal (bunga 
Tunjung) untuk 
merepresentasikan 
konsep teologis 
Islam. 

Isen (b)(2) Lima 
patahan bunga 
Tunjung yang 
membentuk kaki 
belakang figur 
singa. 

Makna: Melamban
gkan lima Rukun 
Islam, sebagai 
fondasi praktik 
ibadah. 
(Riri, 2019) 

- - 

Isen (b)(3) Tujuh belas 
titik atau bulatan 
yang tersebar 
di badan Singo 
Mengkok, berasal 
dari patahan 
bunga. 

Makna: Melamban
gkan jumlah 17 
rakaat shalat 
fardhu dalam satu 
hari. 
(Riri, 2019) 

- - 



 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 398 

Corak Kubah Masjid dalam motif Batik Singo Mengkok dibentuk oleh Sunan Drajat 

secara berbeda dengan kombinasi flora sulur bunga tunjung  dengan tidak rerukur 

seacara rigid geometris. Corak Kubah Masjid tersebut menunjukkan integrasi yang 

harmonis antara simbol Islam (kubah) dengan unsur alam lokal (flora). 

Tabel 3.  Analisis Corak Utama Kubah 

Aspek Bentuk Visual Nilai-nilai Islam Analisis Simbol Clifford 
Geertz 

Sinkretisme 
Budaya 

Motif 
Utama (a) 
Kubah 
Masjid 

Bentuk kubah 
masjid yang di
bentuk oleh 
sulur bunga 
Tunjung. 
Tidak kaku, 
organik, dan 
terintegrasi 
dengan unsur 
alam. 

Kutipan: QS. Ali 
'Imran: 190-191. 
Makna: Simbol tempat 
ibadah (dzikir) dan 
kekuasaan Allah. 
Menganjurkan untuk 
selalu mengingat Allah 
dan memikirkan 
ciptaan-Nya. 

Kognitif/Mitos: Melamba
ngkan kekuasaan Tuhan 
dan menjadi pusat 
spiritual. Simbol yang 
mudah dikenali sebagai 
representasi Islam. 
Evaluatif: Mengingatkan 
umat untuk senantiasa 
beribadah, berdzikir, dan 
tafakur sebagai bentuk 
ketundukan. 

Bentuk: Meniru 
bentuk atap masjid 
Jawa/Joglo yang 
berbentuk limas, 
merupakan 
adaptasi dari 
bentuk Gunungan/
Meru (arsitektur 
candi Hindu) yang 
simbolis sebagai 
tempat suci. 
(Djono, 2012) 

Isen (b)(1) 
4 Garis 

Diagonal 

Empat garis 
yang 
menyilang 
di pucuk/ujun
g atas kubah. 

Kutipan: QS. Al-
Baqarah: 273. 
Makna: Merepresentas
ikan Catur 
Piwulang Sunan Drajat 
(memberi makan, 
menuntun orang buta, 
memberi pakaian, 
memberi tempat 
teduh). Selaras dengan 
perintah berinfak dan 
sedekah. 
(Riri, 2019) 

Evaluatif: Menjadi 
pedoman evaluatif untuk 
perilaku sosial. 
Mengajarkan pentingnya 
menolong sesama dengan 
tulus sebagai 
implementasi keimanan. 

Nilai tolong-
menolong 
(sedekah) 
disinkretkan 
dengan tradisi 
Jawa yang kaya 
akan upacara adat 
dan ritual yang 
diakhiri dengan 
berbagi (syaratan, 
nazar, syukuran). 

Isen (b)(2) 
 

3 

Titik 
Vertikal 

Tiga titik yang 
berjajar vertik
al di 
tengah badan 
kubah. 

Makna: Melambangka
n tiga aspek ajaran: 
Iman, Islam, Ihsan. 
Juga 
melambangkan tiga 
alam yang dilalui 
manusia: Alam Purwa 
(rahim/asal), Alam 
Madya (dunia), Alam 
Wasya (akhirat). 
(Riri, 2019) 

Kognitif: Memberikan 
kerangka pemahaman 
(kognitif) tentang 
perjalanan spiritual 
manusia dari lahir hingga 
akhirat dan tanggung 
jawab di setiap fasenya. 

- 

Isen (b)(3) 

 
4 Titik 
Diagonal 

Empat titik 
dengan 
posisi diagonal 
di 
samping kuba
h. 

Makna: Melambangka
n empat tingkatan 
nafsu dalam diri 
manusia: Ammarah, 
Lawwamah, Sufiyah, 
Mutmainnah. 
(Riri, 2019) 

Evaluatif: Mengajak 
untuk melakukan evaluasi 
diri (muhasabah) dalam 
mengenali dan 
mengendalikan hawa 
nafsu menuju nafsu yang 
tenang (Mutmainnah). 

Konsep 
mengendalikan 
nafsu 
bersinggungan 
dengan banyak 
ajaran filsafat dan 
spiritual lokal 
Jawa. 
 
 



 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 399 

Aspek Bentuk Visual Nilai-nilai Islam Analisis Simbol Clifford 
Geertz 

Sinkretisme 
Budaya 

Isen (b)(4) 
 
 
 
 
 
9 Titik 

Sembilan titik 
yang terletak 
di sisi kanan 
dan kiri kubah. 

Makna: 
Melambangkan Wali 
Songo (Sembilan 
Wali), para penyebar 
agama Islam di Tanah 
Jawa. 
(Riri, 2019) 

Kognitif/Mitos: Mengena
ng dan menghormati para 
pendakwah yang berjasa. 
Menempatkan mereka 
sebagai figure panetan 
yang mitos dan kisahnya 
menjadi bagian dari 
kognitif masyarakat. 

Penghormatan 
pada Wali Songo 
adalah bentuk 
sinkretisme itu 
sendiri, dimana 
para wali adalah 
agent yang 
mengislamkan 
budaya lokal Jawa. 

 
 
Analisis Bentuk, Makna, dan Nilai pada Corak Utama Mahkota 

 

 
Gambar 4. Corak Utama Mahkota dan Mahkota Raja 
(sumber : Kartika Herina Candraning Shiam, 2025) 

 

Corak Mahkota dalam Batik Singo Mengkok melengkapi tritunggal simbol utama 

(Singo, Kubah, Mahkota) dengan menyampaikan pesan tentang kepemimpinan, 

kekuasaan, dan kerendahan hati di hadapan Sang Pencipta. Secara bentuk, mahkota 

ini seperti halnya kubah dibentuk dari sulur bunga Tunjung, menegaskan bahwa 

segala bentuk kekuasaan dan kemuliaan duniawi bersumber dari dan tunduk pada 

hukum alam dan ketuhanan. 

Tabel 4. Analisis Corak Utama Mahkota 
 

Aspek Bentuk Visual Nilai-nilai Islam Analisis Simbol 
Clifford Geertz 

Sinkretisme 
Budaya 

Motif Utama 
(a) 
Mahkota 

Bentuk mahkota y
ang dibentuk 
dengan sulur 
bunga Tunjung, 
menyatu dengan 
unsur alam. 

Kutipan: QS. Ali 
'Imran: 190-191. 
Makna: Simbol 
kepemimpinan 
dan kekuasaan 
sebagai amanah 
dari Allah. 
Mengajak 
manusia 
menggunakan 
akal untuk 
mengenali 

Kognitif/Mitos: Ma
hkota adalah atribut 
Raja/pemimpin. 
Manusia adalah 
pemimpin di muka 
bumi. 
Evaluatif: Menginga
tkan bahwa setinggi 
apapun kedudukan 
manusia, ia harus 
rendah hati dan 
tidak sombong, 

Nilai: Selaras 
dengan falsafah 
Jawa "Ojo 
Dumeh" (jangan 
semena-mena). 
Larangan untuk 
menyalahgunakan 
kekuasaan dan 
kedudukan yang 
dimiliki. 



 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 400 

Aspek Bentuk Visual Nilai-nilai Islam Analisis Simbol 
Clifford Geertz 

Sinkretisme 
Budaya 

kekuasaan-Nya 
yang lebih tinggi. 

karena alam 
semesta adalah 
milik Allah. 

Isen (b)(1) 
 
 
 
 
 
 
 

3 Titik Tengah 

Tiga titik yang 
terletak di bagian 
tengah motif 
mahkota. 

Makna: Melamba
ngkan tiga aspek 
ajaran: Iman, 
Islam, Ihsan. 
(museum Sunan 
Drajat) 

Kognitif: Juga 
dimaknai 
sebagai tiga 
alam yang dilewati 
manusia: Alam Asal, 
Alam Tengah 
(Dunia), Alam 
Akhir. Kekuasaan 
hanya berlaku di 
alam fana. 

- 

Isen (b)(2) 
 
 

 
9 Titik 
Samping 

Sembilan titik 
yang terletak 
di kanan dan 
kiri dalam corak 
mahkota. 

Makna:  
Melambangkan W
ali Songo, para 
pemimpin dan 
penyebar agama 
Islam di Tanah 
Jawa. 
(Riri, 2019) 

Kognitif/Mitos: Me
nghormati dan 
mengingat jasa para 
wali sebagai 
panutan dalam 
kepemimpinan 
spiritual yang 
bijaksana. 

Penghormatan 
pada Wali Songo 
adalah bentuk 
sinkretisme itu 
sendiri. 

Isen (b)(3) 
4 Titik 
Samping 

Empat titik 
pada sebelah 
kanan dalam 
corak mahkota. 

Empat titik yang 
ada pada 
mahkota 
melambangkan 
empat unsur yang 
ada dalam 
kehidupan yakni, 
Api, Angin, Bumi 
dan Air. Selain 
itu juga 
melambangkan 
filosofi centre of 
mandala yakni 
papat kalimo 
pancer yang 
terdiri dari empat 
saudara kandung 
(Kakang kawah/ 
Ketuban, Adi/ 
Ari-ari, Dulur 
Getih/ darah, 
Dulur Pusar) dan 
satu pancer (diri 
sendiri). 

(Riri, 2019) 

 

Kognitif: Melamban
gkan empat unsur 
kehidupan (api, 
angin, bumi, air) 
dan filosofi "Papat 
Kiblimo 
Pancer" (empat 
saudara sejati: ari-
ari, darah, dll. dan 
diri sendiri sebagai 
pusat). 

Konsep: Mengadop
si kosmologi Jawa 
tentang 
keterhubungan 
manusia dengan 
alam dan 
"saudara"-nya 
sejak lahir. 
Mengajarkan 
kesadaran diri dan 
rendah hati 
sebagai pemimpin. 

 
 
 
 
 



 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 401 

 
 
 
Analisis Bentuk, Makna, dan Nilai pada Corak Utama Garuda 

 

 
Gambar 5. Corak Utama Garuda dan burung Elang  (Garuda) 

(sumber : Kartika Herina Candraning Shiam, 2025) 
 

Corak Burung Garuda dalam Batik Singo Mengkok menyempurnakan kuartet simbol 

kepemimpinan yang bijaksana dan berintegritas. Secara bentuk, corak ini sekali lagi 

menunjukkan strategi visual yang canggih: Burung Garuda disusun sepenuhnya dari 

sulur bunga Tunjung. Ini adalah sebuah sinkretisme kreatif yang memenuhi nilai 

Islam tentang larangan menggambar makhluk bernyawa secara utuh (sebagaimana 

disebutkan dalam hadits), sekaligus mempertahankan simbolisme kultural yang kuat 

dari figur Garuda. 

Tabel 6. Analisis Corak Utama Burung Garuda 

Aspek Bentuk Visual Nilai-nilai Islam Analisis Simbol 
Clifford Geertz 

Sinkretisme Budaya 

Motif Utama 
(a) 
Burung 
Garuda 

Bentuk: Figur 
burung Garuda 
yang disusun 
dari sulur dan 
bunga Tunjung 
(Teratai). 
Representasinya 
stylized, tidak 
realistis, untuk 
menghindari 
penggambaran 
makhluk 
bernyawa secara 
langsung. 

Nilai: Mewakili em
pat sifat pemimpin 
ideal dalam 
Islam: Siddiq 
(jujur), Amanah 
(dapat dipercaya), 
Tabligh 
(menyampaikan), 
Fathonah (cerdas). 
Sumber 
Normatif: Hadits 
larangan 
menggambar 
makhluk bernyawa 
(HR. Bukhari dan 
Muslim) diatasi 
dengan bentuk 
yang digubah. 

Kognitif/Mitos: Me
ngacu pada mitos 
Garuda sebagai 
wahana Dewa 
Wisnu, simbol 
kecepatan, 
pembebasan, dan 
pemberantasan 
kejahatan. Asosiasi 
ini digunakan 
untuk memperkuat 
wibawa dan nilai 
kepemimpinan. 
Evaluatif:  
Menjadi simbol 
evaluatif untuk 
menanamkan nilai 
kepemimpinan 
yang 
mengutamakan 
kepentingan umum 
(jagat) di atas 
kepentingan 
pribadi 
(kautamaan). 

Asal-usul: Burung 
Garuda adalah simbol 
sentral dalam mitologi 
Hindu, khususnya 
sebagai vahana (kenda
raan) Dewa Wisnu dan 
tokoh dalam epos 
Garudeya. 
Integrasi: Simbol 
Garuda diadopsi dan 
maknanya dialihkan 
untuk menyampaikan 
nilai kepemimpinan 
Islami (Sifatul Rasul) 
dan Jawa (Hasta 
Brata). Narasi 
pengorbanannya 
dalam epos 
diselaraskan dengan 
nilai pengabdian 
pemimpin. 



 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 402 

Aspek Bentuk Visual Nilai-nilai Islam Analisis Simbol 
Clifford Geertz 

Sinkretisme Budaya 

Isen 
(Penyusun) 
Sulur Bunga 
Tunjung 

Bentuk: Sulur 
dan bunga 
Tunjung 
digunakan 
sebagai unsur 
pembentuk tubu
h Burung 
Garuda. 

Makna: Melamban
gkan kesucian, 
ketuhanan (At-
Tauhid), dan 
kemurnian ibadah 
(Madden, 1975) 

- Fungsi: Sebagai 
elemen yang "meng-
Islam-kan" bentuk 
fauna. 
Menggabungkan 
simbolisme Padma 
(kesuburan, 
kemahakuasaan dalam 
Hindu) dengan nilai 
tauhid dan kesucian 
dalam Islam 
(Sukanadi, 2010) 

 

Analisis Bentuk, Makna, dan Nilai pada Corak dasar Sulur dan Bunga 

Tunjung 

 
Gambar 6. Corak Utama Teratai dan Sulur 

(sumber : Kartika Herina Candraning Shiam, 2025) 
 
 

Motif Sulur Bunga Tunjung (Teratai/Padma) merupakan unsur fundamental yang 

membentuk seluruh corak utama dalam batik Singo Mengkok. Secara bentuk, sulur 

dan bunga ini tidak hanya berfungsi sebagai elemen dekoratif semata, tetapi menjadi 

komponen struktural utama yang menyusun figur-figur lain seperti Singo Mengkok 

itu sendiri. (Riri, 2019) 

Tabel 7. Analisis Bentuk, Makna, dan Nilai Teratai dan Sulur 

Aspek Bentuk Visual Nilai-nilai Islam Analisis Simbol 
Clifford Geertz 

Sinkretisme Budaya 

Motif 
Utama (a) 
Sulur 
Bunga 
Tunjung 

Bentuk:  
Sulur dan bunga 
Tunjung/Teratai 
yang menjadi  
komponen utama 
penyusun semua 
corak batik Singo 
Mengkok. Garis-
garis 
kelopaknya bersilan
gan tak 
terbatas dengan sat
u pusat yang jelas. 

Makna: 
• At-Tauhid: Satu 
pusat bunga 
melambangkan 
Keesaan Allah 
SWT. 
• Kesucian & 
Kemurnian: Lamb
ang dari hati yang 
suci dan tekad 
untuk 
memurnikan 

Kognitif/Mitos: 
Dipersepsikan 
sebagai simbol nur  
(cahaya ilahi), 
kemurnian 
spiritual, dan 
keabadian. 
Merupakan elemen 
sakral yang penuh 
makna. 
(Rif’ah, 2019) 
Evaluatif: 

Asal-usul: 
Bunga Padma 
adalah simbol 
universal dalam 
kebudayaan Hindu-
Buddha. 
Makna Awal: 
• Kesuburan & 
Kehidupan (Sri-
Laksmi). 
• Kemahakuasaan (
menguasai tiga 



 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 403 

ibadah hanya 
kepada Allah. 
• Keabadian: Mela
mbangkan 
keabadian jiwa 
dan kehidupan 
akhirat. 

Mengajak 
masyarakat untuk  
meneladani  
kesucian dan 
ketakwaan Sunan 
Sendangduwur 
dengan 
memurnikan 
ibadah dan akhlak. 

alam: tanah, air, 
udara). 
• Kemurnian 
Spiritual (tumbuh 
dari lumpur tak 
ternoda). 
Transformasi: 
Konsep 
kemahakuasaan 
diselaraskan 
dengan At-Tauhid, 
sementara makna 
kemurnian dan 
kesucian diadopsi 
dan diperdalam 
dalam konteks nilai 
Islam. 
(Sukanadi, 2010) 

 

Analisis Sinkretisme pada Batik Singo Mengkok: Media Dakwah Sunan 

Drajat di Desa Sendangduwur 

Melalui penelitian etnografi semakin jelas adanya sinkretisme pada Batik Sendang, 

khususnya motif Singo Mengkok, perlu dipahami dalam konteks sebagai media 

dakwah Islam yang dikembangkan oleh Sunan Drajat. Berbeda dengan fungsi batik 

pada umumnya, batik motif Singo Mengkok memiliki peran penting dalam pedagogis 

dan berkaitan langsung dengan Gamelan Singo Mengkok milik Sunan Drajat. Sejarah 

Desa Sendangduwur yang cosmopolitan sebagai bekas pusat pengrajin senjata 

Majapahit (Amituno) dan gerbang perdagangan dekat pelabuhan Sedayu Lawas 

menyediakan fondasi budaya yang memungkinkan terjadinya akulturasi kreatif 

(Rif’ah, 2019). Sunan Drajat memanfaatkan budaya dengan cerdas, menciptakan 

sebuah paket dakwah yang memadukan seni musik, seni tekstil, dan filsafat. 

Batik motif Singo Mengkok tidak dibuat sebagai pakaian sehari-hari, tetapi berfungsi 

sebagai geber atau backdrop dalam pertunjukan gamelan tersebut. Dengan demikian, 

ia berperan sebagai visual aid atau alat peraga visual yang memperkuat pesan spiritual 

yang disampaikan melalui tembang-tembang (seperti Tembang Pangkur) yang 

ditabuh dengan gamelan. Bentuk Singo Mengkok yang terinspirasi dari ukiran pada 

gamelan itu sendiri—yang menyerupai Qilin/Kirin (makhluk mitologi Tiongkok yang 

simbol kebijaksanaan)—adalah strategi sinkretisme. Sunan Drajat mengadopsi 

bentuk yang sudah dikenal masyarakat melalui kontak perdagangan untuk membuat 

ajaran Islam lebih mudah diterima (Rif’ah, 2019) 



 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 404 

Pada isen-isen motif batiknnya terdapat nilai yang digunakan dalam melakukan 

dakwah. Posisi singa yang mengkok (jongkok) merupakan visualisasi dari 

simbol penundukan hawa nafsu, khususnya amarah, yang menjadi tema utama dalam 

dakwah Sunan Drajat yang sesuai dengan QS. Al-Qashash: 50. Isen yakni unsur yang 

membentuk  enam pucuk, lima patahan, dan tujuh belas titik yang membentuk 

tubuhnya secara langsung merujuk pada Rukun Iman, Rukun Islam, dan jumlah 

rakaat shalat, mentransformasikan hewan mitos menjadi katekismus visual ajaran 

Islam (Madden, 1975) 

Maka dari sinkretisme juga terlihat pada pengaplikasian Sulur dan Bunga Tunjung 

(Padma) sebagai penyusun motif. Pada filosofi Hindu-Jawa, Padma melambangkan 

kesucian dan kemahakuasaan atas tiga alam (bhur, bwah, swah) (Sukanadi, 2010). 

Sunan Drajat tidak menolak makna ini, tetapi mengislamkannya. Kesucian Padma 

diselaraskan dengan konsep hati yang suci dalam Islam, sementara kemahakuasaan 

atas tiga alam diintegrasikan dengan konsep At-Tauhid (Keesaan Allah) dan 

perjalanan manusia melalui tiga alam dalam warna batik Sendang: putih (Garba), 

merah (Fana), dan hitam (Baka). 

Batik Singo Mengkok merupakan salah satu yang tak terpisahkan dari sautu 

pertunjukan dakwah  yang total. Sebagai geber atau backdrop, Sunan Drajat 

menghubungkan visual (batik), audio (tembang dan gamelan), dan pesan filosofis 

(penundukan hawa nafsu dan dasar-dasar Islam). Motif Singo Mengkom menjadi 

bukti dari strategi dakwah kultural Walisongo yang tidak memutus tradisi lama, 

tetapi mentransformasikannya menjadi sarana yang efektif untuk penyebaran nilai-

nilai Islam, dengan memanfaatkan latar belakang masyarakat Sendangduwur yang 

telah terbiasa dengan percampuran budaya. 

KESIMPULAN  

Berdasarkan analisis interpretasi simbolik Clifford Geertz, Batik Singo Mengkok dapat 

dipahami sebagai sebuah sistem simbol yang berfungsi secara kompleks dalam 

masyarakat Sendangduwur. Secara bentuk, akulturasi kreatif antara visualisasi Bunga 

Padma (Tunjung) dalam tradisi Jawa-Hindu dengan bentuk Qilin/Kirin dari mitologi 

Tiongkok menciptakan sebuah simbol yang "thick description"memiliki banyak 

lapisan makna yang hanya dapat dipahami melalui konteks budaya yang 

melatarbelakanginya. Simbol ini tidak hanya merepresentasikan pertemuan budaya, 



 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 405 

tetapi juga menjadi media transmisi nilai-nilai baru melalui bentuk-bentuk yang 

sudah familiar. 

Pada analisis kognitif/mitos, motif Singo Mengkok menjadi sebuah skema yang 

mengubah konsep abstrak menjadi nyata sehingga dapat dipahami. Posisi singa 

yang mengkok (jongkok) merupakan mitos baru yang mentransformasi makna 

kekuatan fisik menjadi kekuatan spiritual dalam menundukkan hawa nafsu. Melalui 

analisis Geertz, fungsi kognitif ini menjelaskan bagaimana masyarakat Sendang 

mengerti dan memaknai konsep penundukan nafsu melalui representasi simbolik 

figuratif yang konkret. Pada tingkat evaluatif, motif Singo Mengkok berfungsi sebagai 

sarana pengajaran yang mengajarkan nilai-nilai kepatuhan dan ketundukan hanya 

kepada Allah SWT. 

Nilai utama yang terkandung dalam batik ini tidak terlepas dari fungsinya 

sebagai simbol yang hidup dalam praktik budaya. Sebagai backdrop (geber) yang 

menyatu dengan pertunjukan gamelan Sunan Drajat, batik ini menjadi bagian 

dari cultural performance yang memperkuat identitas keagamaan masyarakat. 

Pendekatan dakwah kultural yang bijaksana dan harmonis ini menunjukkan 

bagaimana simbol-simbol budaya pra-Islam tidak ditolak, melainkan diadopsi, 

diadaptasi, dan diisi ulang dengan nilai-nilai Islam yang relevan. 

Dengan demikian, menurut perspektif Clifford Geertz, Batik Singo Mengkok lebih dari 

sekadar warisan estetika yang merupakan simbol dengan fungsi aktif dalam 

membentuk dan memelihara dunia makna masyarakat Muslim Jawa. Simbol ini 

menjadi bukti sejarah keberhasilan integrasi nilai-nilai Islam melalui jalur budaya 

yang damai dan penuh kearifan, sekaligus mencerminkan kemampuan kreatif dalam 

mentransformasi warisan budaya pra-Islam menjadi medium dakwah yang efektif dan 

bermartabat. 

DAFTAR PUSTAKA 

Creswell, J. W. (2010). Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, Dan Mixed (Edisi Ketiga). PT 

Pustaka Pelajar. 

Djono, D. U. T. P. S. S. (2012). Nilai Kearifan Lokal Rumah Tradisional Jawa. Humaniora, 

24(3), 269–278. https://doi.org/https://doi.org/10.22146/jh.1369 

Fajar Ciptandi, A. S. A. H. (2016). Fungsi dan Nilai pada Kain Batik Tulis Gedhog Khas 

Masyarakat di Kecamatan Kerek, Kabupaten Tuban, Jawa Timur. Panggung, 26(6). 



 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni 

Ekspresi Seni : Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, Vol 27, No. 2 Edisi Juli-Desember 2025   
P-ISSN: 1412-1662, E-ISSN: 2580-2208 | DOI: http://doi.org/10.26887/ekspresi.v26i1.5911 
This Journal is licensed under Attribution-NonCommercial 4.0 International 

Hal | 406 

Geertz, C. (1983). Geertz, C. (1983). Local knowledge: Further essays in interpretive . Basic 

Books. 

Geertz, C. (1992). Tafsir Kebudayaan. PT Kanisius. 

Heringa, R. (2010). Ninik Towok’s Spinning Wheel: Cloth and the Cycle of Life in Kerek - 

East Java. Fowler Museum at UCLA. 

Sugianto, H. (2016). Relief pada Komples Pesarean Sunan Sendang Duwur Kecamatan 

Paciran Kabupaten Lamongan: Kajian Bentuk, Makna dan Estetika. Universitas Negeri 

Surabaya. 

Kleden, I. (1998). Sikap ilmiah dan kritik kebudayaan. Gramedia Pustaka Utama. 

Lodra, I. N. (2019). Lambang Dewate Nawasange Sebagai Wujud Pengaruh Peradaban 

Majapahit di Bali. Mudra Jurnal Seni Budaya, 34(3), 165–171. 

Madden, E. H. (1975). Some Characteristics of Islamic Art. The Journal of Aesthetics and Art 

Criticism, 33(4), 423–430. 

Musman, A. & A. A. B. (2011). Batik: Warisan Adiluhung Nusantara (Batik: The Noble 

Heritage of the Archipelago. G-Media. 

Nasrudin. (2015). Kritis Terhadap Peran Ulama dalam Proses Akulturasi Islam dan Budaya 

Lokal. Jurnal Aabadiyah, XV(I), 43–61. 

Ratna, N. K. (2010). Metodologi Penelitian Kajian Budaya dan Ilmu Sosial Humaniora Pada 

Umumnya. Pustaka Belajar. 

Reese, W. L. (1980). Dictionary of Philosophy and Religion. Humanities Press Inc. 

Rif’ah, S. (2019). Hasil Wawancara Batik Sendang. 

Riri. (2019). Hasil Wawancara tentang Singo Mengkok. Museum Sunan Drajat. 

Rizali, N. (2017). The Islamic Influence in Nusantara Batik. 5th International Conference on 

Language. 

Siswayanti, N. (2015). Dakwah Kultural Sunan Sendangduwur. At-Turas, 20(1), 1–14. 

Sukanadi, I. M. (2010). Seni Hias Pura Dalem Jagaraga. Arindo Nusa Media. 

Syafi’i, G. A. (2017). Warna Dalam Islam. An-Nida’: Jurnal Pemikiran Islam, 41(1), 62–70. 

  

 


