
ETNOGRAPHY : JURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY VOL  4  NO 1, 2025 

 

 

Ethnography 
Journal of Cultural Anthropology 

ISSN : 3031-1616 | DOI : 0.26887/ethnography.v3i1 

Available online at : https://journal.isi-padangpanjang.ac.id/index.php/Ethno  
 

 

33 

MAKNA SIMBOLIK KESENIAN TABOT BENGKULU DALAM PERSPEKTIF 

SEMIOTIKA ROLAND BARTHES 

Fanesya Putri Amelya1, Azlin Resiana2 

Program Studi Antropologi Budaya Fakultas Seni Pertunjukan 
Institut Seni Indonesia Padangpanjang. Jl  Bahder Johan Padang Panjang Sumatera Barat 
E-mail: 1 fanesanesya@gmail.com, 2 azlinresiana@gmail.com 
 
 

Submiited:10-3-2025 Accepted:10-5-2025 Published:30-6-2025 

 

A B S T R A K  

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis makna simbolik kesenian Tabot Bengkulu dalam perspektif 
semiotika Roland Barthes. Kesenian Tabot merupakan tradisi ritual tahunan yang berakar pada peringatan 
peristiwa Karbala dan telah berkembang menjadi warisan budaya yang merepresentasikan nilai-nilai 
spiritual, historis, dan identitas kolektif masyarakat Bengkulu. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif deskriptif dengan teknik pengumpulan data berupa observasi lapangan, wawancara mendalam 
dengan tokoh adat dan pelaku Tabot, serta studi dokumentasi. Analisis data dilakukan menggunakan 
kerangka semiotika Barthes yang mencakup tiga tingkat pemaknaan, yaitu denotasi, konotasi, dan mitos. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa simbol-simbol utama dalam kesenian Tabot, seperti menara Tabot, 
rangkaian prosesi ritual, warna hitam, serta musik dol, tidak hanya berfungsi sebagai elemen estetis dan 
ritual, tetapi juga membentuk sistem tanda yang mereproduksi narasi kolektif tentang pengorbanan, duka, 
dan keteladanan moral Imam Husain. Pada tataran mitos, simbol-simbol tersebut mengalami proses 
naturalisasi sehingga dipahami sebagai kebenaran budaya yang mengikat kesadaran sosial masyarakat 
Bengkulu. Dengan demikian, kesenian Tabot dapat dipahami sebagai teks budaya yang memuat ideologi, 
memori kolektif, dan mekanisme pelestarian identitas budaya lokal di tengah dinamika sosial dan 
modernisasi. 

Kata Kunci : Tabot Bengkulu, makna simbolik, semiotika, Roland Barthes, budaya lokal 

 

PENDAHULUAN 

Kebudayaan merupakan sistem 

nilai dan simbol yang diwariskan secara 

turun-temurun dan berfungsi sebagai 

medium pembentukan identitas kolektif 

suatu masyarakat. Dalam konteks 

masyarakat Indonesia yang 

multikultural, seni pertunjukan 

tradisional tidak hanya hadir sebagai 

ekspresi estetis, tetapi juga sebagai ruang 

artikulasi makna sosial, spiritual, dan 

historis, sebagaimana terlihat pada 

pertunjukan Barongan Kudus yang 

memuat simbol-simbol dalam kostum, 

gerak tari, musik, dan konteks spiritual 

sebagai representasi nilai lokal serta 

sarana transmisi budaya (Hati & 

Kanzunnudin, 2025). Seni pertunjukan 

menjadi wadah penyampaian nilai, 

memori kolektif, serta ideologi yang 

hidup dan direproduksi melalui praktik 

budaya, sejalan dengan pandangan 

bahwa berbagai bentuk seni Indonesia—

tari, musik, hingga kerajinan—berfungsi 



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY  
VOLUME  4 NOMOR 1 , JANUARI-JUNI 2025 

 

 

Fanesya Putri Amelya, Azlin Resiana  34 

 

 

 

sebagai cermin identitas budaya yang 

mengekspresikan nilai, sejarah, dan 

tradisi lintas generasi serta memperkuat 

kebanggaan dan solidaritas komunitas 

(Aliya Nabilatunnisa & Salsabilah, 2022). 

Hal tersebut juga tercermin dalam 

pertunjukan wayang yang mengandung 

nilai religius, edukatif, kebangsaan, dan 

kepemimpinan sebagai sumber 

pembelajaran sosial, meskipun 

menghadapi tantangan dalam menarik 

minat generasi muda (Nurcahyo & 

Yulianto, 2021). Oleh karena itu, kajian 

terhadap seni tradisi tidak dapat 

dilepaskan dari upaya membaca simbol 

dan makna yang terkandung di dalamnya 

sebagai bagian dari teks budaya, 

sekaligus menegaskan pentingnya 

pengelolaan dan pembinaan yang sadar 

agar seni tradisional tetap berfungsi 

sebagai penanda identitas yang 

mengangkat martabat manusia 

(Tindaon, 2012). 

Salah satu tradisi budaya yang sarat 

dengan simbolisme adalah kesenian 

Tabot di Bengkulu. Kesenian Tabot 

merupakan ritual tahunan yang 

dilaksanakan setiap tanggal 1–10 

Muharram sebagai peringatan atas 

gugurnya Imam Husain dalam peristiwa 

Karbala. Tradisi ini berakar dari 

pengaruh budaya Islam Syiah yang 

dibawa oleh keturunan India pada masa 

awal perkembangan Bengkulu, dan 

kemudian mengalami proses adaptasi 

serta lokalisasi dalam konteks budaya 

masyarakat setempat. Dalam 

perkembangannya, Tabot tidak hanya 

dimaknai sebagai ritual keagamaan, 

tetapi juga sebagai warisan budaya yang 

merepresentasikan identitas kolektif 

masyarakat Bengkulu. 

Kesenian Tabot terdiri atas 

rangkaian prosesi ritual yang kompleks, 

seperti Mengambil Tanah, Duduk Penja, 

Arak Seroban, hingga Tabot Tebuang. 

Setiap tahapan prosesi memuat simbol-

simbol visual, gerak, bunyi, dan warna 

yang tidak bersifat netral, melainkan 

mengandung makna kultural yang 

dibangun secara sosial. Simbol-simbol 

tersebut berfungsi sebagai media 

komunikasi nonverbal yang 

menyampaikan pesan tentang duka, 

pengorbanan, spiritualitas, serta nilai-

nilai moral yang diwariskan dari generasi 

ke generasi. Dengan demikian, Tabot 

dapat dipahami sebagai sistem tanda 

yang hidup dalam praktik sosial 

masyarakat Bengkulu. 

Sejumlah penelitian sebelumnya 

telah membahas kesenian Tabot dari 

perspektif sejarah, pariwisata budaya, 

dan fungsi sosialnya dalam masyarakat. 

Namun, kajian-kajian tersebut 

cenderung menempatkan Tabot sebagai 

objek deskriptif atau fenomena budaya 

semata, tanpa mengurai secara 

mendalam bagaimana simbol-simbol 

dalam kesenian Tabot bekerja sebagai 

sistem makna yang membentuk 

kesadaran kolektif masyarakat. Analisis 

yang secara khusus membedah lapisan 

makna simbolik Tabot—mulai dari 

makna literal hingga makna ideologis—

masih relatif terbatas, terutama dalam 

kerangka semiotika modern. 

Dalam konteks inilah pendekatan 

semiotika menjadi relevan. Semiotika, 

sebagai kajian tentang tanda dan makna, 

memungkinkan peneliti untuk membaca 

kebudayaan sebagai teks yang sarat 

dengan sistem penandaan. Model 

semiotika yang dikembangkan oleh 

Roland Barthes menawarkan kerangka 

analisis yang komprehensif melalui 



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY  
VOLUME  4 NOMOR 1 , JANUARI-JUNI 2025 

 

 

Fanesya Putri Amelya, Azlin Resiana  35 

 

 

 

pembagian tiga tingkat makna, yaitu 

denotasi, konotasi, dan mitos, yang telah 

banyak diterapkan dalam kajian budaya, 

sastra, musik, dan media (Fajriani Fitri & 

Ayu Roselani, 2025; Gunalan & 

Hasbullah, 2020). Barthes menempatkan 

mitos sebagai sistem makna tingkat 

kedua yang berfungsi menaturalisasi 

ideologi sehingga diterima sebagai 

kebenaran yang dianggap wajar dalam 

kehidupan sosial, sebagaimana 

ditegaskan dalam pengembangan 

semiotika Saussure oleh Barthes yang 

memandang mitos sebagai pesan 

kultural yang hadir dalam berbagai 

medium, seperti fotografi, film, iklan, dan 

bentuk budaya lainnya (Iswidayati, 

2006). 

Kerangka ini terbukti efektif dalam 

mengungkap makna simbolik dan pesan 

ideologis, misalnya dalam analisis 

Qasidah Burdah yang menampilkan 

konstruksi mitologis tentang Nabi 

Muhammad sebagai penuntun dari 

kegelapan menuju cahaya melalui relasi 

denotasi dan konotasi (Abd. Wasi’, 2024). 

Dengan demikian, kerangka Barthes 

sangat relevan untuk mengkaji kesenian 

Tabot yang sarat dengan simbol religius 

dan historis yang telah mengakar kuat 

dalam kesadaran masyarakat Bengkulu. 

Kebaruan (novelty) penelitian 

ini terletak pada upaya memposisikan 

kesenian Tabot Bengkulu sebagai teks 

budaya yang dianalisis secara 

sistematis menggunakan kerangka 

semiotika Roland Barthes. Penelitian 

ini tidak hanya mengidentifikasi simbol-

simbol utama dalam kesenian Tabot, 

tetapi juga menguraikan bagaimana 

simbol-simbol tersebut membangun 

makna konotatif dan mitologis yang 

mereproduksi ideologi kolektif tentang 

pengorbanan, duka, dan keteladanan 

moral. Dengan demikian, kajian ini 

melampaui pendekatan deskriptif dan 

menempatkan Tabot sebagai praktik 

budaya yang aktif membentuk identitas, 

memori kolektif, dan cara pandang 

masyarakat terhadap nilai-nilai spiritual 

dan sosial. 

Selain itu, penelitian ini juga 

menawarkan kontribusi kontekstual 

dengan membaca dinamika makna 

simbolik Tabot di tengah proses 

modernisasi dan komodifikasi budaya. 

Dalam situasi ketika Tabot tidak hanya 

dipraktikkan sebagai ritual religius, 

tetapi juga sebagai atraksi budaya dan 

agenda pariwisata, terjadi pergeseran 

cara simbol-simbol tersebut dimaknai 

oleh masyarakat lokal maupun publik 

luas. Analisis semiotika Barthes 

memungkinkan pemahaman yang lebih 

kritis terhadap proses naturalisasi 

makna simbolik tersebut dalam konteks 

sosial kontemporer. 

Berdasarkan latar belakang 

tersebut, penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis makna simbolik kesenian 

Tabot Bengkulu melalui perspektif 

semiotika Roland Barthes dengan 

mengkaji tiga lapisan pemaknaan—

denotasi, konotasi, dan mitos—pada 

simbol-simbol utama dalam prosesi 

Tabot. Penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi teoretis bagi 

kajian semiotika seni pertunjukan 

tradisional serta kontribusi praktis bagi 

upaya pelestarian dan pemaknaan kritis 

terhadap warisan budaya lokal. 

 
METODE  

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif deskriptif untuk 

mengkaji makna simbolik kesenian 



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY  
VOLUME  4 NOMOR 1 , JANUARI-JUNI 2025 

 

 

Fanesya Putri Amelya, Azlin Resiana  36 

 

 

 

Tabot Bengkulu sebagai praktik budaya 

yang sarat dengan sistem tanda. 

Pendekatan kualitatif dipilih karena 

memungkinkan pemahaman mendalam 

terhadap makna, nilai, dan ideologi yang 

dilekatkan masyarakat pada simbol-

simbol ritual Tabot, yang tidak dapat 

dijelaskan melalui pendekatan 

kuantitatif. 

Pengumpulan data dilakukan 

melalui tiga teknik utama, yaitu 

observasi lapangan, wawancara 

mendalam, dan studi dokumentasi. 

Observasi dilakukan secara langsung 

pada rangkaian prosesi kesenian Tabot, 

meliputi tahap Mengambil Tanah, Duduk 

Penja, Arak Seroban, hingga Tabot 

Tebuang, dengan fokus pada simbol 

visual, bunyi, gerak, dan warna yang 

muncul dalam setiap tahapan ritual. 

Wawancara mendalam dilakukan secara 

semi-terstruktur dengan tokoh adat, 

pelaku Tabot, dan masyarakat setempat 

untuk memperoleh pemahaman 

mengenai penafsiran makna simbolik 

dan nilai budaya yang hidup dalam 

tradisi tersebut. Studi dokumentasi 

dilakukan melalui penelusuran foto, 

video, arsip budaya, serta literatur ilmiah 

yang relevan guna memperkuat dan 

memverifikasi data lapangan. 

Analisis data dilakukan 

menggunakan kerangka semiotika 

Roland Barthes yang membagi makna 

tanda ke dalam tiga tingkat, yaitu 

denotasi, konotasi, dan mitos. Tahap 

analisis dimulai dengan identifikasi 

simbol-simbol utama dalam kesenian 

Tabot, seperti menara Tabot, rangkaian 

prosesi ritual, warna dominan, dan musik 

dol. Selanjutnya, simbol-simbol tersebut 

dianalisis pada tingkat denotatif untuk 

memahami makna literalnya, kemudian 

pada tingkat konotatif untuk 

mengungkap makna kultural dan 

emosional, serta pada tingkat mitos 

untuk menafsirkan ideologi dan nilai 

kolektif yang dinaturalisasi dalam 

kesadaran sosial masyarakat Bengkulu. 

Melalui tahapan ini, penelitian berupaya 

mengungkap bagaimana simbol-simbol 

Tabot berfungsi sebagai sistem makna 

yang membentuk identitas, memori 

kolektif, dan nilai-nilai budaya lokal. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

4.1 Kesenian Tabot sebagai Sistem 

Tanda Budaya 

Kesenian Tabot Bengkulu merupakan 

praktik budaya yang tersusun atas 

rangkaian simbol visual, auditif, dan 

performatif yang membentuk satu 

kesatuan sistem tanda. Dalam perspektif 

semiotika, Tabot tidak dapat dipahami 

hanya sebagai ritual peringatan sejarah 

atau atraksi budaya, melainkan sebagai 

teks budaya yang mengandung 

mekanisme produksi makna. Setiap 

elemen dalam prosesi Tabot—mulai dari 

bentuk menara Tabot, tahapan ritual, 

warna dominan, hingga iringan musik 

dol—berfungsi sebagai penanda 

(signifier) yang merujuk pada petanda 

(signified) tertentu dalam kesadaran 

kolektif masyarakat Bengkulu. 

Secara sosial, kesenian Tabot berfungsi 

sebagai ruang artikulasi memori kolektif 

mengenai peristiwa Karbala. Namun, 

pada saat yang sama, Tabot juga menjadi 

medium negosiasi makna antara tradisi 

religius dan identitas budaya lokal. Proses 

lokalisasi ini menunjukkan bahwa makna 

Tabot tidak bersifat statis, melainkan 

terus diproduksi dan direproduksi 

melalui praktik sosial. Dengan demikian, 

Tabot dapat dipahami sebagai sistem 



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY  
VOLUME  4 NOMOR 1 , JANUARI-JUNI 2025 

 

 

Fanesya Putri Amelya, Azlin Resiana  37 

 

 

 

tanda dinamis yang bekerja dalam 

konteks budaya Bengkulu kontemporer. 

4.2 Analisis Simbolik dalam Perspektif 

Semiotika Roland Barthes 

a. Menara Tabot: Dari Representasi 

Ritual ke Mitos Kesyahidan 

Pada tingkat denotatif, menara Tabot 

merupakan struktur ritual berbentuk 

menara atau peti simbolik yang dirakit 

dari bambu, kertas, dan ornamen 

dekoratif, kemudian diarak dalam prosesi 

Tabot. Secara fungsional, menara ini 

menjadi pusat visual dalam perayaan 

Tabot. 

Pada tingkat konotatif, menara Tabot 

dimaknai sebagai representasi 

penghormatan terhadap perjuangan dan 

pengorbanan Imam Husain. Bentuknya 

yang menjulang dan dihias secara khusus 

merepresentasikan kemuliaan, kesucian, 

dan martabat tokoh yang diperingati. Bagi 

masyarakat Bengkulu, menara Tabot 

bukan sekadar benda ritual, tetapi simbol 

emosional yang menghubungkan masa 

kini dengan peristiwa historis Karbala. 

Pada tingkat mitos, menara Tabot 

berfungsi sebagai simbol ideologis yang 

menaturalisasi narasi kesyahidan sebagai 

nilai moral universal. Pengorbanan Imam 

Husain tidak lagi dipahami sebagai 

peristiwa historis semata, melainkan 

sebagai teladan etis yang dianggap wajar, 

benar, dan harus dihormati. Inilah titik di 

mana simbol Tabot bekerja sebagai mitos 

dalam pengertian Barthesian: ideologi 

kesyahidan direproduksi sebagai 

kebenaran budaya yang tidak 

dipertanyakan. 

b. Rangkaian Prosesi Ritual: Produksi 

Makna melalui Praktik 

Tahapan prosesi seperti Mengambil 

Tanah, Duduk Penja, Arak Seroban, dan 

Tabot Tebuang pada tingkat denotatif 

merupakan aktivitas ritual yang 

dilakukan secara berurutan. Namun, 

secara konotatif, setiap tahapan tersebut 

merepresentasikan perjalanan spiritual 

dan emosional—dari penciptaan, duka, 

penghormatan, hingga pelepasan. 

Pada tingkat mitos, rangkaian prosesi ini 

membentuk narasi kolektif tentang siklus 

kehidupan, pengorbanan, dan 

ketundukan spiritual. Praktik ritual 

tersebut berfungsi sebagai mekanisme 

internalisasi nilai, terutama bagi generasi 

muda, tanpa perlu penjelasan verbal. 

Dengan kata lain, makna ditransmisikan 

melalui tindakan simbolik, bukan melalui 

diskursus rasional, sehingga lebih mudah 

dinaturalisasi dalam kesadaran sosial. 

c. Warna Hitam: Naturalisasi Duka 

sebagai Identitas Kolektif 

Warna hitam yang mendominasi kostum 

dan ornamen dalam perayaan Tabot 

secara denotatif merupakan pilihan 

warna visual. Pada tingkat konotatif, 

warna ini melambangkan suasana 

berkabung dan kesedihan atas wafatnya 

Imam Husain. 

Namun, pada tingkat mitos, warna hitam 

telah menjadi kode budaya yang secara 

otomatis diasosiasikan dengan Tabot dan 

Karbala. Penggunaan warna hitam tidak 

lagi dipertanyakan sebagai pilihan estetis, 

melainkan diterima sebagai bagian tak 

terpisahkan dari identitas ritual Tabot. Di 

sinilah warna hitam berfungsi sebagai 

simbol ideologis yang memperkuat 

memori kolektif dan solidaritas sosial 

masyarakat Bengkulu. 

d. Musik Dol: Suara sebagai Tanda 

Emosional dan Ideologis 

Secara denotatif, musik dol adalah alat 

musik perkusi besar yang ditabuh dalam 

irama tertentu. Pada tingkat konotatif, 

bunyi dol membangun atmosfer 



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY  
VOLUME  4 NOMOR 1 , JANUARI-JUNI 2025 

 

 

Fanesya Putri Amelya, Azlin Resiana  38 

 

 

 

emosional berupa duka, semangat, dan 

ketegangan spiritual selama prosesi 

berlangsung. 

Pada tingkat mitos, bunyi dol berfungsi 

sebagai suara kolektif masyarakat dalam 

merespons tragedi Karbala. Irama dol 

tidak hanya mengiringi ritual, tetapi 

menjadi medium emosional yang 

menghubungkan pengalaman masa kini 

dengan memori sejarah. Dalam konteks 

ini, dol berperan sebagai simbol 

ketahanan budaya lokal yang terus 

bertahan meskipun berada dalam arus 

modernisasi dan komodifikasi budaya. 

4.3 Makna Budaya dan Sosial Kesenian 

Tabot 

Analisis simbolik menunjukkan bahwa 

kesenian Tabot tidak hanya 

merepresentasikan nilai religius, tetapi 

juga memainkan peran penting dalam 

pembentukan identitas budaya 

masyarakat Bengkulu. Simbol-simbol 

Tabot bekerja secara simultan sebagai 

media komunikasi budaya, sarana 

pendidikan nilai, dan mekanisme 

pelestarian memori kolektif. Dalam 

kerangka Barthesian, simbol-simbol 

tersebut telah mengalami proses 

naturalisasi sehingga dipahami sebagai 

realitas budaya yang “alami” dan tidak 

dipertanyakan. 

Di tengah konteks modernisasi dan 

pariwisata budaya, Tabot mengalami 

pergeseran fungsi dari ritual sakral 

menuju tontonan publik. Namun, 

penelitian ini menunjukkan bahwa 

meskipun terjadi komodifikasi, struktur 

mitologis Tabot tetap bertahan. Simbol-

simbol utama masih mereproduksi 

ideologi pengorbanan, solidaritas, dan 

keteladanan moral, meskipun 

ditampilkan dalam ruang sosial yang 

lebih luas dan heterogen. 

Dengan demikian, kesenian Tabot 

Bengkulu dapat dipahami sebagai praktik 

budaya yang tidak hanya melestarikan 

tradisi, tetapi juga secara aktif 

membentuk cara pandang masyarakat 

terhadap nilai-nilai spiritual dan sosial. 

Pendekatan semiotika Roland Barthes 

memungkinkan pembacaan kritis 

terhadap bagaimana simbol-simbol 

tersebut bekerja, tidak hanya sebagai 

elemen estetis, tetapi sebagai sistem 

makna yang mengonstruksi identitas 

budaya lokal. 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa 

kesenian Tabot Bengkulu bukan sekadar 

ritual peringatan historis atau atraksi 

budaya, melainkan sebuah teks budaya 

yang bekerja melalui sistem tanda 

kompleks. Melalui perspektif semiotika 

Roland Barthes, simbol-simbol utama 

dalam kesenian Tabot—seperti menara 

Tabot, rangkaian prosesi ritual, warna 

hitam, dan musik dol—menunjukkan 

adanya proses produksi makna yang 

berlangsung pada tiga lapisan, yaitu 

denotasi, konotasi, dan mitos. Pada 

tataran mitos, simbol-simbol tersebut 

berfungsi menaturalisasi nilai-nilai 

ideologis tentang pengorbanan, duka, 

solidaritas, dan keteladanan moral 

Imam Husain sehingga diterima sebagai 

kebenaran budaya yang mengikat 

kesadaran kolektif masyarakat 

Bengkulu. 

Secara reflektif, temuan penelitian 

ini menunjukkan bahwa kekuatan 

kesenian Tabot terletak pada 

kemampuannya mereproduksi memori 

kolektif melalui praktik simbolik yang 



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY  
VOLUME  4 NOMOR 1 , JANUARI-JUNI 2025 

 

 

Fanesya Putri Amelya, Azlin Resiana  39 

 

 

 

berulang dan terlembagakan. Makna 

simbolik Tabot tidak ditransmisikan 

melalui penjelasan verbal semata, 

melainkan melalui pengalaman ritual 

yang melibatkan tubuh, emosi, dan 

ruang sosial. Dengan demikian, Tabot 

menjadi medium efektif dalam 

membentuk identitas budaya dan 

internalisasi nilai-nilai spiritual lintas 

generasi. Perspektif Barthesian 

membantu mengungkap bagaimana 

simbol-simbol tersebut tidak bersifat 

netral, tetapi bekerja sebagai 

mekanisme ideologis yang membingkai 

cara masyarakat memahami sejarah, 

moralitas, dan kebersamaan sosial. 

Secara aplikatif, hasil penelitian ini 

memiliki implikasi penting bagi upaya 

pelestarian budaya lokal. Pemahaman 

terhadap lapisan makna simbolik Tabot 

dapat menjadi dasar bagi perumusan 

kebijakan kebudayaan yang tidak hanya 

menekankan aspek visual dan 

festivalistik, tetapi juga menjaga 

kedalaman nilai dan makna ritualnya. 

Bagi institusi pendidikan dan komunitas 

budaya, kesenian Tabot dapat 

dimanfaatkan sebagai media 

pembelajaran kontekstual yang 

menanamkan nilai sejarah, etika, dan 

toleransi melalui pendekatan budaya. 

Selain itu, dalam konteks 

pengembangan pariwisata budaya, 

kajian ini menegaskan pentingnya 

pengelolaan Tabot secara sensitif agar 

proses komodifikasi tidak 

menghilangkan struktur mitologis yang 

menjadi inti makna tradisi tersebut. 

Dengan demikian, penelitian ini 

berkontribusi pada pengembangan 

kajian semiotika seni pertunjukan 

tradisional dengan menunjukkan bahwa 

pendekatan Roland Barthes efektif 

digunakan untuk membaca dinamika 

makna dalam praktik budaya lokal. 

Penelitian lanjutan disarankan untuk 

mengkaji respons generasi muda dan 

publik non-lokal terhadap simbol-

simbol Tabot guna memahami 

bagaimana proses naturalisasi makna 

bekerja dalam konteks sosial yang 

semakin plural dan modern. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abd. Wasi’. (2024). Analisis Qasidah Burdah 

Karya Muhammad Bin Zaid Al-Bushiri 

berdasarkan Semiotika Roland Barthes. 

BELAJAR BAHASA: Jurnal Ilmiah 

Program Studi Pendidikan Bahasa Dan 

Sastra Indonesia, 9(1), 24–37. 

https://doi.org/10.32528/bb.v9i1.53 

Aliya Nabilatunnisa, S., & Salsabilah, A. 

(2022). KESENIAN SEBAGAI CERMIN 

IDENTITAS BUDAYA. TANDA: Jurnal 

Kajian Budaya, Bahasa Dan Sastra (e-

ISSN: 2797-0477), 2(04), 21–26. 

https://doi.org/10.69957/tanda.v2i04.

1793 

Fajriani Fitri, & Ayu Roselani, N. G. (2025). 

Semiotika Budaya Masyarakat Melayu 

dalam Lirik Lagu “Kuala Tungkal.” 

Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan 

Pendidikan, 7(1), 11–24. 

https://doi.org/10.29303/kopula.v7i1.

6069 

Gunalan, S., & Hasbullah, H. (2020). ANALISIS 

PEMAKNAAN SEMIOTIKA PADA KARYA 

IKLAN LAYANAN MASYARAKAT. Jurnal 

Nawala Visual, 2(2), 44–51. 

https://doi.org/10.35886/nawalavisua

l.v2i2.117 

Hati, D. I. G. P., & Kanzunnudin, M. (2025). 

Makna Simbolik dalam Pertunjukan 

Seni Barongan Kudus. PESHUM : Jurnal 

Pendidikan, Sosial Dan Humaniora, 4(6), 

9679–9685. 



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY  
VOLUME  4 NOMOR 1 , JANUARI-JUNI 2025 

 

 

Fanesya Putri Amelya, Azlin Resiana  40 

 

 

 

https://doi.org/10.56799/peshum.v4i

6.12771 

Iswidayati, S. (2006). ROLAND BARTHES 

DAN MITHOLOGI. Imajinasi, 2. 

https://api.semanticscholar.org/Corpu

sID:190734075 

Nurcahyo, R. J., & Yulianto, Y. (2021). 

Menelusuri Nilai Budaya Yang 

Terkandung Dalam Pertunjukan 

Tradisional Wayang. Khasanah Ilmu - 

Jurnal Pariwisata Dan Budaya, 12(2), 

159–165. 

https://doi.org/10.31294/khi.v12i2.11

440 

Tindaon, R. (2012). KESENIAN TRADISIONAL 

DAN REVITALISASI. Ekspresi Seni, 14(2). 

https://doi.org/10.26887/ekse.v14i2.2

25 

  

 


