ETNOGRAPHY : JURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY VOL 4 NO1,2025

Al
Eth nog rap hy ‘ %Lt*?.e.qu
Journal of Cultural Anthropology

ISSN : 3031-1616 | DOI : 0.26887/ethnography.v3il =
Available online at : https://journal.isi-padangpanjang.ac.id/index.php/Ethno \\'\

MAKNA SIMBOLIK KESENIAN TABOT BENGKULU DALAM PERSPEKTIF
SEMIOTIKA ROLAND BARTHES

Fanesya Putri Amelyal, Azlin Resiana2

Program Studi Antropologi Budaya Fakultas Seni Pertunjukan
Institut Seni Indonesia Padangpanjang. ]| Bahder Johan Padang Panjang Sumatera Barat
E-mail: 1 fanesanesya@gmail.com, 2 azlinresiana@gmail.com

Submiited:10-3-2025 I Accepted:10-5-2025 Published:30-6-2025

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis makna simbolik kesenian Tabot Bengkulu dalam perspektif
semiotika Roland Barthes. Kesenian Tabot merupakan tradisi ritual tahunan yang berakar pada peringatan
peristiwa Karbala dan telah berkembang menjadi warisan budaya yang merepresentasikan nilai-nilai
spiritual, historis, dan identitas kolektif masyarakat Bengkulu. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif deskriptif dengan teknik pengumpulan data berupa observasi lapangan, wawancara mendalam
dengan tokoh adat dan pelaku Tabot, serta studi dokumentasi. Analisis data dilakukan menggunakan
kerangka semiotika Barthes yang mencakup tiga tingkat pemaknaan, yaitu denotasi, konotasi, dan mitos.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa simbol-simbol utama dalam kesenian Tabot, seperti menara Tabot,
rangkaian prosesi ritual, warna hitam, serta musik dol, tidak hanya berfungsi sebagai elemen estetis dan
ritual, tetapi juga membentuk sistem tanda yang mereproduksi narasi kolektif tentang pengorbanan, duka,
dan keteladanan moral Imam Husain. Pada tataran mitos, simbol-simbol tersebut mengalami proses
naturalisasi sehingga dipahami sebagai kebenaran budaya yang mengikat kesadaran sosial masyarakat
Bengkulu. Dengan demikian, kesenian Tabot dapat dipahami sebagai teks budaya yang memuat ideologi,
memori kolektif, dan mekanisme pelestarian identitas budaya lokal di tengah dinamika sosial dan
modernisasi.

Kata Kunci : Tabot Bengkulu, makna simbolik, semiotika, Roland Barthes, budaya lokal

PENDAHULUAN
Kebudayaan merupakan sistem

pertunjukan Barongan Kudus yang
memuat simbol-simbol dalam kostum,

nilai dan simbol yang diwariskan secara
turun-temurun dan berfungsi sebagai
medium pembentukan identitas kolektif
suatu masyarakat. Dalam Kkonteks
masyarakat Indonesia yang
multikultural, seni pertunjukan
tradisional tidak hanya hadir sebagai
ekspresi estetis, tetapi juga sebagai ruang
artikulasi makna sosial, spiritual, dan
historis, sebagaimana terlihat pada

gerak tari, musik, dan konteks spiritual
sebagai representasi nilai lokal serta
sarana transmisi budaya (Hati &
Kanzunnudin, 2025). Seni pertunjukan
menjadi wadah penyampaian nilai,
memori kolektif, serta ideologi yang
hidup dan direproduksi melalui praktik
budaya, sejalan dengan pandangan
bahwa berbagai bentuk seni Indonesia—
tari, musik, hingga kerajinan—berfungsi

33



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY
VOLUME 4 NOMOR 1, JANUARI-JUNI 2025

sebagai cermin identitas budaya yang
mengekspresikan nilai, sejarah, dan
tradisi lintas generasi serta memperkuat
kebanggaan dan solidaritas komunitas
(Aliya Nabilatunnisa & Salsabilah, 2022).
Hal tersebut juga tercermin dalam
pertunjukan wayang yang mengandung
nilai religius, edukatif, kebangsaan, dan
kepemimpinan sebagai sumber
pembelajaran sosial, meskipun
menghadapi tantangan dalam menarik
minat generasi muda (Nurcahyo &
Yulianto, 2021). Oleh karena itu, kajian
terhadap seni tradisi tidak dapat
dilepaskan dari upaya membaca simbol
dan makna yang terkandung di dalamnya
sebagai bagian dari teks budaya,
sekaligus  menegaskan  pentingnya
pengelolaan dan pembinaan yang sadar
agar seni tradisional tetap berfungsi
sebagai
mengangkat
(Tindaon, 2012).
Salah satu tradisi budaya yang sarat
dengan simbolisme adalah kesenian
Tabot di Bengkulu. Kesenian Tabot
merupakan ritual tahunan yang
dilaksanakan setiap tanggal 1-10
Muharram sebagai peringatan atas

penanda  identitas  yang

martabat manusia

gugurnya Imam Husain dalam peristiwa
Karbala.
pengaruh budaya Islam Syiah yang
dibawa oleh keturunan India pada masa

Tradisi ini berakar dari

awal perkembangan Bengkulu, dan
kemudian mengalami proses adaptasi
serta lokalisasi dalam konteks budaya
masyarakat setempat.
perkembangannya, Tabot tidak hanya
dimaknai sebagai ritual keagamaan,
tetapi juga sebagai warisan budaya yang
merepresentasikan identitas kolektif
masyarakat Bengkulu.

Kesenian Tabot

Dalam

terdiri atas

Fanesya Putri Amelya, Azlin Resiana

rangkaian prosesi ritual yang kompleks,
seperti Mengambil Tanah, Duduk Penja,
Arak Seroban, hingga Tabot Tebuang.
Setiap tahapan prosesi memuat simbol-
simbol visual, gerak, bunyi, dan warna
yang tidak bersifat netral, melainkan
mengandung makna kultural yang
dibangun secara sosial. Simbol-simbol
tersebut berfungsi sebagai media
komunikasi nonverbal yang
menyampaikan pesan tentang duka,
pengorbanan, spiritualitas, serta nilai-
nilai moral yang diwariskan dari generasi
ke generasi. Dengan demikian, Tabot
dapat dipahami sebagai sistem tanda
yang hidup dalam praktik sosial
masyarakat Bengkulu.

Sejumlah penelitian sebelumnya
telah membahas kesenian Tabot dari
perspektif sejarah, pariwisata budaya,
dan fungsi sosialnya dalam masyarakat.
Namun, kajian-kajian
cenderung menempatkan Tabot sebagai
objek deskriptif atau fenomena budaya
semata, tanpa  mengurai
mendalam bagaimana simbol-simbol
dalam kesenian Tabot bekerja sebagai

tersebut

secara

sistem makna yang membentuk
kesadaran kolektif masyarakat. Analisis
yang secara khusus membedah lapisan
makna simbolik Tabot—mulai dari
makna literal hingga makna ideologis—
masih relatif terbatas, terutama dalam
kerangka semiotika modern.

Dalam konteks inilah pendekatan
semiotika menjadi relevan. Semiotika,
sebagai kajian tentang tanda dan makna,
memungkinkan peneliti untuk membaca
kebudayaan sebagai teks yang sarat
dengan sistem penandaan. Model
semiotika yang dikembangkan oleh
Roland Barthes menawarkan kerangka

analisis yang komprehensif melalui

34



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY
VOLUME 4 NOMOR 1, JANUARI-JUNI 2025

pembagian tiga tingkat makna, yaitu
denotasi, konotasi, dan mitos, yang telah
banyak diterapkan dalam kajian budaya,
sastra, musik, dan media (Fajriani Fitri &
Ayu Roselani, 2025; Gunalan &
Hasbullah, 2020). Barthes menempatkan
mitos sebagai sistem makna tingkat
kedua yang berfungsi menaturalisasi
ideologi sehingga diterima sebagai
kebenaran yang dianggap wajar dalam
kehidupan sosial, sebagaimana
ditegaskan =~ dalam  pengembangan
semiotika Saussure oleh Barthes yang
memandang mitos sebagai pesan
kultural yang hadir dalam berbagai
medium, seperti fotografi, film, iklan, dan
bentuk budaya lainnya (Iswidayati,
2006).

Kerangka ini terbukti efektif dalam
mengungkap makna simbolik dan pesan
ideologis, dalam
Qasidah Burdah yang menampilkan
konstruksi mitologis tentang Nabi
Muhammad sebagai penuntun dari
kegelapan menuju cahaya melalui relasi
denotasi dan konotasi (Abd. Wasi’, 2024).
Dengan demikian, kerangka Barthes
sangat relevan untuk mengkaji kesenian

misalnya analisis

Tabot yang sarat dengan simbol religius
dan historis yang telah mengakar kuat
dalam kesadaran masyarakat Bengkulu.

Kebaruan (novelty) penelitian
ini terletak pada upaya memposisikan
kesenian Tabot Bengkulu sebagai teks
budaya yang dianalisis secara
sistematis menggunakan kerangka
semiotika Roland Barthes. Penelitian
ini tidak hanya mengidentifikasi simbol-
simbol utama dalam kesenian Tabot,
tetapi juga menguraikan bagaimana
simbol-simbol tersebut membangun
makna konotatif dan mitologis yang
mereproduksi ideologi kolektif tentang

Fanesya Putri Amelya, Azlin Resiana

pengorbanan, duka, dan keteladanan
moral. Dengan demikian, kajian ini
melampaui pendekatan deskriptif dan
menempatkan Tabot sebagai praktik
budaya yang aktif membentuk identitas,
memori kolektif, dan cara pandang
masyarakat terhadap nilai-nilai spiritual
dan sosial.

Selain itu, penelitian ini juga
menawarkan kontribusi kontekstual
dengan membaca dinamika makna
simbolik Tabot di tengah proses
modernisasi dan komodifikasi budaya.
Dalam situasi ketika Tabot tidak hanya
dipraktikkan sebagai ritual religius,
tetapi juga sebagai atraksi budaya dan
agenda pariwisata, terjadi pergeseran
cara simbol-simbol tersebut dimaknai
oleh masyarakat lokal maupun publik
Barthes
memungkinkan pemahaman yang lebih
kritis terhadap proses naturalisasi
makna simbolik tersebut dalam konteks

luas. Analisis semiotika

sosial kontemporer.
Berdasarkan latar belakang
tersebut, penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis makna simbolik kesenian
Tabot Bengkulu melalui perspektif
semiotika Roland Barthes
mengkaji tiga lapisan pemaknaan—
denotasi, konotasi, dan mitos—pada
simbol-simbol utama dalam prosesi

Tabot. Penelitian ini diharapkan dapat

dengan

memberikan Kkontribusi teoretis bagi
kajian semiotika seni pertunjukan
tradisional serta kontribusi praktis bagi
upaya pelestarian dan pemaknaan kritis
terhadap warisan budaya lokal.

METODE

Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif deskriptif untuk

mengkaji makna simbolik kesenian

35



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY
VOLUME 4 NOMOR 1, JANUARI-JUNI 2025

Tabot Bengkulu sebagai praktik budaya
yang sarat dengan sistem tanda.
Pendekatan kualitatif dipilih karena
memungkinkan pemahaman mendalam
terhadap makna, nilai, dan ideologi yang
dilekatkan masyarakat pada simbol-
simbol ritual Tabot, yang tidak dapat
dijelaskan pendekatan
kuantitatif.

Pengumpulan data  dilakukan
melalui tiga teknik utama, yaitu
observasi lapangan, wawancara
mendalam, dan studi dokumentasi.
Observasi dilakukan secara langsung
pada rangkaian prosesi kesenian Tabot,
meliputi tahap Mengambil Tanah, Duduk
Penja, Arak Seroban, hingga Tabot
Tebuang, dengan fokus pada simbol
visual, bunyi, gerak, dan warna yang
muncul dalam setiap tahapan ritual.
Wawancara mendalam dilakukan secara
semi-terstruktur dengan tokoh adat,
pelaku Tabot, dan masyarakat setempat
untuk memperoleh
mengenai penafsiran makna simbolik
dan nilai budaya yang hidup dalam

melalui

pemahaman

tradisi tersebut. Studi dokumentasi
dilakukan melalui penelusuran foto,
video, arsip budaya, serta literatur ilmiah
yang relevan guna memperkuat dan
memverifikasi data lapangan.

Analisis data dilakukan
kerangka semiotika
Roland Barthes yang membagi makna
tanda ke dalam tiga tingkat, yaitu
denotasi, konotasi, dan mitos. Tahap
analisis dimulai dengan identifikasi
simbol-simbol utama dalam kesenian
Tabot, seperti menara Tabot, rangkaian
prosesi ritual, warna dominan, dan musik
dol. Selanjutnya, simbol-simbol tersebut
dianalisis pada tingkat denotatif untuk
memahami makna literalnya, kemudian

menggunakan

Fanesya Putri Amelya, Azlin Resiana

pada tingkat konotatif untuk
mengungkap makna kultural dan
emosional, serta pada tingkat mitos
untuk menafsirkan ideologi dan nilai
kolektif yang dinaturalisasi
kesadaran sosial masyarakat Bengkulu.
Melalui tahapan ini, penelitian berupaya
mengungkap bagaimana simbol-simbol
Tabot berfungsi sebagai sistem makna
yang membentuk identitas, memori
kolektif, dan nilai-nilai budaya lokal.

dalam

HASIL DAN PEMBAHASAN

4.1 Kesenian Tabot sebagai Sistem
Tanda Budaya

Kesenian Tabot Bengkulu merupakan
praktik budaya yang tersusun atas
rangkaian simbol visual, auditif, dan
performatif yang membentuk satu
kesatuan sistem tanda. Dalam perspektif
semiotika, Tabot tidak dapat dipahami
hanya sebagai ritual peringatan sejarah
atau atraksi budaya, melainkan sebagai
teks  budaya yang
mekanisme produksi makna. Setiap
elemen dalam prosesi Tabot—mulai dari
bentuk menara Tabot, tahapan ritual,
warna dominan, hingga iringan musik
sebagai
(signifier) yang merujuk pada petanda
(signified) tertentu dalam kesadaran
kolektif masyarakat Bengkulu.

Secara sosial, kesenian Tabot berfungsi

mengandung

dol—Dberfungsi penanda

sebagai ruang artikulasi memori kolektif
mengenai peristiwa Karbala. Namun,
pada saat yang sama, Tabot juga menjadi
medium negosiasi makna antara tradisi
religius dan identitas budaya lokal. Proses
lokalisasi ini menunjukkan bahwa makna
Tabot tidak bersifat statis, melainkan
terus diproduksi dan direproduksi
melalui praktik sosial. Dengan demikian,
Tabot dapat dipahami sebagai sistem

36



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY
VOLUME 4 NOMOR 1, JANUARI-JUNI 2025

tanda dinamis yang bekerja dalam
konteks budaya Bengkulu kontemporer.
4.2 Analisis Simbolik dalam Perspektif
Semiotika Roland Barthes

a. Menara Tabot: Dari Representasi
Ritual ke Mitos Kesyahidan

Pada tingkat denotatif, menara Tabot
merupakan struktur ritual berbentuk
menara atau peti simbolik yang dirakit
dari bambu, kertas, dan
dekoratif, kemudian diarak dalam prosesi
Tabot. Secara fungsional, menara ini
menjadi pusat visual dalam perayaan
Tabot.

Pada tingkat konotatif, menara Tabot
dimaknai sebagai representasi
penghormatan terhadap perjuangan dan
pengorbanan Imam Husain. Bentuknya
yang menjulang dan dihias secara khusus
merepresentasikan kemuliaan, kesucian,
dan martabat tokoh yang diperingati. Bagi
masyarakat Bengkulu, menara Tabot
bukan sekadar benda ritual, tetapi simbol
emosional yang menghubungkan masa
kini dengan peristiwa historis Karbala.
Pada tingkat mitos,
berfungsi sebagai simbol ideologis yang
menaturalisasi narasi kesyahidan sebagai

ornamen

menara Tabot

nilai moral universal. Pengorbanan Imam
Husain tidak lagi dipahami sebagai
peristiwa historis semata, melainkan
sebagai teladan etis yang dianggap wajar,
benar, dan harus dihormati. Inilah titik di
mana simbol Tabot bekerja sebagai mitos
dalam pengertian Barthesian: ideologi
kesyahidan sebagai
budaya yang tidak

direproduksi
kebenaran
dipertanyakan.
b. Rangkaian Prosesi Ritual: Produksi
Makna melalui Praktik

Tahapan prosesi seperti Mengambil
Tanah, Duduk Penja, Arak Seroban, dan
Tabot Tebuang pada tingkat denotatif

Fanesya Putri Amelya, Azlin Resiana

merupakan  aktivitas ritual yang
dilakukan secara berurutan. Namun,
secara konotatif, setiap tahapan tersebut
merepresentasikan perjalanan spiritual
dan emosional—dari penciptaan, duka,
penghormatan, hingga pelepasan.

Pada tingkat mitos, rangkaian prosesi ini
membentuk narasi kolektif tentang siklus
kehidupan, pengorbanan, dan
ketundukan spiritual. Praktik
tersebut berfungsi sebagai mekanisme
internalisasi nilai, terutama bagi generasi
muda, tanpa perlu penjelasan verbal.
Dengan kata lain, makna ditransmisikan
melalui tindakan simbolik, bukan melalui
diskursus rasional, sehingga lebih mudah
dinaturalisasi dalam kesadaran sosial.

c. Warna Hitam: Naturalisasi Duka
sebagai Identitas Kolektif

Warna hitam yang mendominasi kostum
dan ornamen dalam perayaan Tabot
denotatif merupakan pilihan
warna visual. Pada tingkat konotatif,
warna ini
berkabung dan kesedihan atas wafatnya
Imam Husain.

Namun, pada tingkat mitos, warna hitam
telah menjadi kode budaya yang secara

ritual

secara

melambangkan suasana

otomatis diasosiasikan dengan Tabot dan
Karbala. Penggunaan warna hitam tidak
lagi dipertanyakan sebagai pilihan estetis,
melainkan diterima sebagai bagian tak
terpisahkan dari identitas ritual Tabot. Di
sinilah warna hitam berfungsi sebagai
ideologis
memori kolektif dan solidaritas sosial
masyarakat Bengkulu.

d. Musik Dol: Suara sebagai Tanda
Emosional dan Ideologis

Secara denotatif, musik dol adalah alat
musik perkusi besar yang ditabuh dalam
irama tertentu. Pada tingkat konotatif,
bunyi dol ~membangun

simbol yang memperkuat

atmosfer

37



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY
VOLUME 4 NOMOR 1, JANUARI-JUNI 2025

emosional berupa duka, semangat, dan
ketegangan spiritual selama prosesi
berlangsung.

Pada tingkat mitos, bunyi dol berfungsi
sebagai suara kolektif masyarakat dalam
merespons tragedi Karbala. Irama dol
tidak hanya mengiringi ritual, tetapi
menjadi emosional yang
menghubungkan pengalaman masa kini
dengan memori sejarah. Dalam konteks
ini, dol berperan sebagai simbol
ketahanan budaya lokal yang terus
bertahan meskipun berada dalam arus
modernisasi dan komodifikasi budaya.

medium

4.3 Makna Budaya dan Sosial Kesenian
Tabot
Analisis simbolik menunjukkan bahwa
Tabot tidak hanya
merepresentasikan nilai religius, tetapi
juga memainkan peran penting dalam
pembentukan identitas budaya
masyarakat Bengkulu. Simbol-simbol
Tabot bekerja secara simultan sebagai
budaya,
pendidikan  nilai, dan mekanisme
kolektif. Dalam
simbol-simbol

kesenian

media komunikasi sarana
pelestarian memori
kerangka Barthesian,
tersebut  telah proses
naturalisasi sehingga dipahami sebagai
realitas budaya yang “alami” dan tidak
dipertanyakan.

Di tengah konteks modernisasi dan

pariwisata budaya, Tabot mengalami

mengalami

pergeseran fungsi dari ritual sakral
publik.  Namun,
menunjukkan bahwa

menuju  tontonan
penelitian ini
meskipun terjadi komodifikasi, struktur
mitologis Tabot tetap bertahan. Simbol-
simbol masih  mereproduksi
ideologi pengorbanan, solidaritas, dan
keteladanan moral, meskipun

ditampilkan dalam ruang sosial yang

utama

Fanesya Putri Amelya, Azlin Resiana

lebih luas dan heterogen.

Dengan demikian, kesenian Tabot
Bengkulu dapat dipahami sebagai praktik
budaya yang tidak hanya melestarikan
tradisi, tetapi juga
membentuk cara pandang masyarakat
terhadap nilai-nilai spiritual dan sosial.
Pendekatan semiotika Roland Barthes
memungkinkan pembacaan kritis
terhadap  bagaimana
tersebut bekerja, tidak hanya sebagai
elemen estetis, tetapi sebagai sistem
makna yang mengonstruksi identitas
budaya lokal.

secara  aktif

simbol-simbol

KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa
kesenian Tabot Bengkulu bukan sekadar
ritual peringatan historis atau atraksi
budaya, melainkan sebuah teks budaya
yang bekerja melalui sistem tanda
kompleks. Melalui perspektif semiotika
Roland Barthes, simbol-simbol utama
dalam kesenian Tabot—seperti menara
Tabot, rangkaian prosesi ritual, warna
hitam, dan musik dol—menunjukkan
adanya proses produksi makna yang
berlangsung pada tiga lapisan, yaitu
denotasi, konotasi, dan mitos. Pada
tataran mitos, simbol-simbol tersebut
berfungsi
ideologis tentang pengorbanan, duka,

menaturalisasi  nilai-nilai

solidaritas, dan keteladanan moral
Imam Husain sehingga diterima sebagai

kebenaran budaya yang mengikat
kesadaran kolektif masyarakat
Bengkulu.

Secara reflektif, temuan penelitian
ini menunjukkan bahwa kekuatan
kesenian Tabot  terletak  pada
kemampuannya mereproduksi memori
kolektif melalui praktik simbolik yang

38



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY
VOLUME 4 NOMOR 1, JANUARI-JUNI 2025

berulang dan terlembagakan. Makna
simbolik Tabot tidak ditransmisikan
melalui penjelasan verbal semata,
melainkan melalui pengalaman ritual
yang melibatkan tubuh, emosi, dan
ruang sosial. Dengan demikian, Tabot
menjadi  medium  efektif dalam
membentuk identitas budaya dan
internalisasi nilai-nilai spiritual lintas
generasi. Perspektif Barthesian
membantu mengungkap bagaimana
simbol-simbol tersebut tidak bersifat
netral, tetapi bekerja sebagai
mekanisme ideologis yang membingkai
cara masyarakat memahami sejarah,
moralitas, dan kebersamaan sosial.

Secara aplikatif, hasil penelitian ini
memiliki implikasi penting bagi upaya
pelestarian budaya lokal. Pemahaman
terhadap lapisan makna simbolik Tabot
dapat menjadi dasar bagi perumusan
kebijakan kebudayaan yang tidak hanya
menekankan  aspek  visual dan
festivalistik, tetapi juga menjaga
kedalaman nilai dan makna ritualnya.
Bagi institusi pendidikan dan komunitas

budaya, kesenian = Tabot dapat
dimanfaatkan sebagai media
pembelajaran kontekstual yang

menanamkan nilai sejarah, etika, dan
toleransi melalui pendekatan budaya.
Selain itu, dalam konteks
pengembangan budaya,
kajian ini menegaskan pentingnya

pariwisata

pengelolaan Tabot secara sensitif agar
proses komodifikasi tidak
menghilangkan struktur mitologis yang
menjadi inti makna tradisi tersebut.

Dengan demikian, penelitian ini
berkontribusi pada pengembangan
kajian semiotika seni pertunjukan
tradisional dengan menunjukkan bahwa

Fanesya Putri Amelya, Azlin Resiana

pendekatan Roland Barthes efektif
digunakan untuk membaca dinamika
makna dalam praktik budaya lokal.
Penelitian lanjutan disarankan untuk
mengkaji respons generasi muda dan
publik non-lokal terhadap simbol-
simbol  Tabot guna memahami
bagaimana proses naturalisasi makna
bekerja dalam konteks sosial yang
semakin plural dan modern.

DAFTAR PUSTAKA

Abd. Wasi'. (2024). Analisis Qasidah Burdah
Karya Muhammad Bin Zaid Al-Bushiri
berdasarkan Semiotika Roland Barthes.
BELAJAR  BAHASA:  Jurnal Ilmiah
Program Studi Pendidikan Bahasa Dan
Sastra Indonesia, 9(1), 24-37.
https://doi.org/10.32528/bb.v9i1.53

Aliya Nabilatunnisa, S., & Salsabilah, A.
(2022). KESENIAN SEBAGAI CERMIN
IDENTITAS BUDAYA. TANDA: Jurnal
Kajian Budaya, Bahasa Dan Sastra (e-
ISSN:  2797-0477), 2(04), 21-26.
https://doi.org/10.69957 /tanda.v2i04.
1793

Fajriani Fitri, & Ayu Roselani, N. G. (2025).
Semiotika Budaya Masyarakat Melayu
dalam Lirik Lagu “Kuala Tungkal.”
Kopula: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan

Pendidikan, 7(1), 11-24.
https://doi.org/10.29303 /kopula.v7il.
6069

Gunalan, S., & Hasbullah, H. (2020). ANALISIS
PEMAKNAAN SEMIOTIKA PADA KARYA
IKLAN LAYANAN MASYARAKAT. Jurnal
Nawala Visual, 2(2), 44-51,
https://doi.org/10.35886 /nawalavisua
1.v2i2.117

Hati, D. I. G. P, & Kanzunnudin, M. (2025).
Makna Simbolik dalam Pertunjukan
Seni Barongan Kudus. PESHUM : Jurnal
Pendidikan, Sosial Dan Humaniora, 4(6),
9679-9685.

39



ETNOGRAPHY : JOURNAL OF CULTURAL ANTHROPOLOGY

VOLUME 4 NOMOR 1, JANUARI-JUNI 2025

https://doi.org/10.56799 /peshum.v4i
6.12771

Iswidayati, S. (2006). ROLAND BARTHES
DAN  MITHOLOGIL.  Imajinasi, 2.
https://api.semanticscholar.org/Corpu
sID:190734075

Nurcahyo, R. ], & Yulianto, Y. (2021).
Menelusuri  Nilai Budaya  Yang
Terkandung Dalam Pertunjukan
Tradisional Wayang. Khasanah IImu -
Jurnal Pariwisata Dan Budaya, 12(2),
159-165.
https://doi.org/10.31294 /khi.v12i2.11
440

Tindaon, R. (2012). KESENIAN TRADISIONAL
DAN REVITALISASI. Ekspresi Seni, 14(2).
https://doi.org/10.26887 /ekse.v14i2.2
25

Fanesya Putri Amelya, Azlin Resiana

40



