a

Program Indonesia Institute of The Arts Padangpanjang = _/,
| ﬂL{})}J’RN ﬁ%ﬁ&ﬁc’% -

The Creative Efforts of the Arra’Sye Pelayangan
Community in Promoting and Developing the Arab-
Malay Zapin Dance in Jambi City

Kreativitas Komunitas Arra’Sye Pelayangan Dalam
Mengembangkan Tari Zapin Arab Melayu Di Kota Jambi

Cynthia Pahni Maharani?, Eva Riyantiz?, Adjuoktoza Rovylendes3) , Syielvi

Dwi Febrianty4)

1.23) Program Studi Seni Tari Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia Padangpanjang
4) Program Studi Pendidikan Vokasional Tata Rias Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia

Padangpanjang

Jalan Bahder Johan Guguk Melintang Padang Panjang Barat Kota Padang Panajang

*Corresponding Author

Email: cynthiamaharanii34@gmail.com?. eva26011971 @gmail.com*2, adjuoktoza@gmail.coms,

Syielvidwifebrianti@gmail.com4

Submitted: 2 Agustuts 2025 ; Accepted: 15 September 2025 ;

Published: 16 Desember 2025

ABSTRACT

This study examines the creativity of the Arra’sye Pelayangan community in developing the
Arab-Malay Zapin dance in Jambi City. The Arab-Malay Zapin is a performing art resulting
from the cultural interaction between Arab and Malay traditions, carrying strong historical,
aesthetic, and religious values within the Pelayangan community. The aim of this research is to
analyze the creative strategies employed by the community to preserve and further develop the
dance so that it remains relevant within contemporary cultural contexts. This study utilizes a
qualitative approach with data collected through interviews, observation, and documentation.
The analysis is based on theories of creativity and dance form. The findings show that the
Arra’sye Pelayangan community has introduced innovations in movement structure, floor
patterns, musical accompaniment, costumes, and performance presentation while maintaining
the authenticity of traditional values. The community also ensures regeneration through regular
training and by involving local youth in various performances. Additionally, contemporary
adaptations in aesthetics and staging are implemented to enhance the appeal of the dance to
younger audiences. These creative efforts demonstrate that traditional performing arts can
continue to grow through a balanced approach that integrates cultural preservation with
contemporary artistic needs.

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji kreativitas Komunitas Arra’sye Pelayangan dalam mengembangkan Tari
Zapin Arab Melayu di Kota Jambi. Tari Zapin Arab Melayu merupakan seni pertunjukan hasil
akulturasi budaya Arab dan Melayu yang memiliki nilai historis, estetis, dan religius bagi
masyarakat Pelayangan. Fokus penelitian diarahkan pada bentuk kreativitas komunitas dalam
melestarikan sekaligus menyesuaikan Zapin dengan kebutuhan pertunjukan masa kini. Penelitian
menggunakan pendekatan kualitatif dengan teknik pengumpulan data melalui wawancara,
observasi, dan dokumentasi. Analisis dilakukan berdasarkan teori kreativitas dan teori bentuk tari.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Komunitas Arra’sye Pelayangan melakukan inovasi pada
struktur gerak, pola lantai, musik pengiring, kostum, serta bentuk penyajian tanpa menghilangkan
esensi tradisi. Komunitas ini juga mengembangkan proses regenerasi melalui pelatihan rutin dan
keterlibatan aktif masyarakat dalam berbagai pertunjukan. Selain itu, adaptasi kontemporer
dilakukan pada aspek estetika dan penyajian untuk meningkatkan daya tarik bagi generasi muda,
sehingga Zapin Arab Melayu tetap relevan di tengah perubahan sosial budaya. Upaya kreatif
tersebut menunjukkan bahwa pengembangan seni tradisi dapat dilakukan secara seimbang antara
pelestarian nilai budaya dan kebutuhan ekspresi seni kontemporer.

KEYWORDS

creativity,

Arra’sye Pelayangan,
Arab-Malay Zapin
dance,

innovation,

local culture.

KATA KUNCI

kreativitas,

Arra’sye Pelayangan,
Tari Zapin Arab Melayu,
inovasi,

budaya lokal

This is an open access
article under a Creative
Commons Attribution-
NonCommerecial 4.0
International License

115


http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Melayu Arts and Performance Journal
Vol 8, No 2, Edisi Juli-Desember (2025) hal 115-128
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online)

PENDAHULUAN
Sejak lama, Kota Jambi dikenal

sebagai pusat perdagangan dan budaya di
Pulau Sumatera. Daerah ini telah menjadi
jalur perdagangan penting dan tempat bagi
orang-orang dari berbagai budaya untuk
bertemu dan berinteraksi sejak zaman
kuno. Terletak di sepanjang Sungai
Batanghari. Sungai Batanghari sangat
penting untuk pertukaran budaya antara
masyarakat yang tinggal di sana dan
pendatang baru, terutama pedagang Arab
yang mulai datang ke daerah itu dengan
perahu pada abad ke-15 (Sintya & Sinurat,
2024). Islam datang ke Jambi dan
berkembang pesat melalui berbagai
saluran, seperti perdagangan, pernikahan,
pemerintahan, ajaran sufi, pendidikan, dan
seni (Saputra, 2024). Pengaruh ini tidak
hanya mengubah sistem kepercayaan
masyarakat tetapi juga ~memberikan
dampak yang signifikan pada struktur sosial
dan praktik budaya mereka. Islamisasi
tidak terjadi sekaligus; melainkan, terjadi
melalui akulturasi  budaya, yang
menyatukan tradisi Melayu lokal dan nilai-
nilai Islam. Hal ini menciptakan perpaduan
harmonis yang menjadi dasar cara hidup
masyarakat Jambi (Zulgafrin, 2023). Jenis
pertukaran budaya ini dapat dilihat dalam
praktik keagamaan seperti Asyura,
mengunjungi makam, dan dalam bentuk
seni seperti musik Gambus, tari Zapin, dan
Hadrah (Zulgafrin, 2023). Perpaduan nilai
budaya dan agama menghasilkan pepatah
"Adat Bersendi Syarak, Syarak Bersendi

Kitabullah," yang menunjukkan betapa

d - http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502

pentingnya Islam dalam budaya
Melayu Jambi (Apdelmi, 2018). Bukti
arkeologis dari  aktivitas para
pedagang Arab, Persia, dan Turki
semakin memperkuat rekonstruksi
sejarah penyebaran Islam di wilayah
ini (Apdelmi, 2018). Dalam konteks
ini, Tari Zapin Arab-Melayu menjadi
salah satu seni pertunjukan yang
menunjukkan bagaimana tradisi lokal
dan nilai-nilai Islam dapat bersatu.
Tari Zapin Arab Melayu
merupakan warisan budaya yang
memiliki signifikansi penting dalam
tradisi Islam  Melayu  karena
memadukan nilai-nilai estetika dan
religius dalam satu bentuk seni
pertunjukan. Berbagai penelitian
menunjukkan bahwa Zapin tidak
hanya berfungsi sebagai hiburan,
tetapi juga menjadi medium dakwah
Islam dan sarana penyebaran nilai-
nilai budaya (Rizal & Ilham, 2021;
Syauqii & Al-Farisi, 2025). Proses
islamisasi terhadap tari ini tampak
pada modifikasi gerak dan lirik agar
selaras dengan prinsip-prinsip Islam,
termasuk

penggunaan  gerakan

simbolis seperti alif sembah dan
pusing yang
merepresentasikan ketaatan kepada
Allah (Indah et al., 2017; Niswah et al.,

bunga alif

2025). Syair berbahasa Arab dan
Melayu yang digunakan dalam
pertunjukan juga memuat pesan
keagamaan, akhlak, serta ajaran

syariah. Selain berfungsi sebagai

116


http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i

Melayu Arts and Performance Journal
Vol 8, No 1, Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online)

media dakwah, Zapin berperan dalam
memperkuat ikatan sosial, mendidik
generasi muda, dan menjadi aktivitas fisik
yang bernilai budaya (Jefrizal Rizal & Zulmi
Ilham, 2021). Identitas estetis tari ini
diperkuat oleh penggunaan instrumen
tradisional seperti gambus dan marawis,
yang menciptakan nuansa Timur Tengah
dan mendukung harmoni gerak yang
elegan, tertib, dan selaras dengan nilai-nilai
Islam. Dengan demikian, Tari Zapin Arab
Melayu tidak hanya menampilkan ekspresi
artistik, tetapi juga menjadi representasi
identitas budaya masyarakat yang religius,
adaptif terhadap perubahan, dan tetap
berpegang pada nilai-nilai tradisi leluhur.
Tari Zapin berkembang menjadi dua
kategori utama, yakni Zapin Arab dan
Zapin Melayu. Zapin Arab menampilkan
karakteristik budaya Arab melalui gerakan
yang cepat, dinamis, dan kuat, dengan
iringan musik bertempo tinggi
menggunakan gambus, marawis, dan
rebana. Sementara itu, Zapin Melayu
menonjolkan kelembutan dan keluwesan
gerak, terutama pada pola tangan dan pola
lantai yang variatif, serta diiringi musik
yang lebih tenang menggunakan instrumen
seperti gendang, biola, dan darbuka.
Interaksi kedua gaya tersebut melahirkan
bentuk baru, yaitu Tari Zapin Arab Melayu,
sebagai hasil harmonisasi antara pengaruh
budaya luar dan nilai-nilai lokal. Akulturasi
ini tidak hanya berkaitan dengan aspek
teknis pertunjukan, tetapi juga

mencerminkan sikap masyarakat Jambi

d - http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502

yang menerima perubahan budaya
secara selektif dan bijaksana.
Keberlangsungan Tari Zapin
Arab Melayu tidak terlepas dari peran
komunitas seni yang aktif
melestarikannya, = salah  satunya
Komunitas Arra’sye Pelayangan di
Kota Jambi. Dipimpin oleh Said Zen
Al Jufry, komunitas ini tidak hanya
mempertahankan  bentuk tradisi
Zapin, tetapi juga mengembangkan
inovasi pada  desain  kostum,
komposisi musik, pola gerak, dan
bentuk penyajian agar lebih sesuai
dengan

perkembangan  zaman.

Arra’sye Pelayangan juga
memfasilitasi pelatihan bagi generasi
muda sebagai upaya regenerasi pelaku
seni. Pertunjukan yang dihasilkan
bersifat komunikatif dan menarik,
namun tetap mempertahankan nilai
keislaman dan identitas budaya
Melayu Arab. Dengan pendekatan
kreatif yang tetap berpijak pada akar
tradisi, komunitas ini berperan
strategis sebagai penjaga dan
pembaharu seni Zapin di Jambi.
Berdasarkan latar belakang
tersebut, penelitian ini bertujuan
mengkaji secara mendalam bentuk
kreativitas Komunitas  Arra’sye
Pelayangan dalam mengembangkan
Tari Zapin Arab Melayu di Kota
Jambi. Permasalahan utama yang
mendasari penelitian ini berkaitan
dengan bagaimana inovasi dan

strategi  kreatif yang diterapkan

117


http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i

Melayu Arts and Performance Journal
Vol 8, No 1, Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online)

komunitas tersebut mampu
mempertahankan eksistensi Zapin di
tengah dinamika sosial budaya dan
perubahan selera estetika masyarakat.
Fokus penelitian tidak hanya diarahkan
pada deskripsi bentuk pertunjukan, tetapi
juga pada analisis mengenai pendekatan
komunitas dalam membangun kesadaran
budaya, memperkuat partisipasi
masyarakat, dan memastikan keberlanjutan
proses transmisi nilai-nilai tradisi kepada
demikian,

generasi muda. Dengan

penelitian ini diharapkan dapat
memberikan pemahaman komprehensif
mengenai peran komunitas seni sebagai
agen pelestari sekaligus pembaharu dalam
konteks perkembangan seni tradisi
(Sugiyono, 2008).

Tinjauan pustaka menunjukkan
bahwa sejumlah penelitian sebelumnya
telah menyoroti isu kreativitas dalam
pengembangan seni pertunjukan,
sebagaimana terlihat dalam studi yang
dilakukan oleh (Melgi, 2021; Yuniarti Dwi
Putri et al., 2024), masing-masing melalui
kajian terhadap komunitas seni di berbagai
daerah. Meskipun demikian, hingga saat ini
belum ditemukan penelitian yang secara
khusus mengkaji peran serta kreativitas
Komunitas Arra’sye Pelayangan dalam
konteks pengembangan Tari Zapin Arab
Melayu di Kota Jambi. Kekosongan kajian
tersebut menunjukkan adanya ruang
penelitian yang signifikan, sehingga
menjadikan studi ini relevan, orisinal, dan
berpotensi memberikan kontribusi penting

bagi pengembangan pengetahuan di bidang

d - http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502

seni pertunjukan dan pelestarian
budaya lokal. Selain itu, penelitian ini
menegaskan bahwa kreativitas dalam
ranah tradisi tidak dapat dipahami
sebagai  bentuk  penyimpangan,
melainkan sebagai strategi adaptif
untuk memastikan keberlanjutan
nilai-nilai budaya dalam menghadapi
perubahan zaman.

Sebagai  landasan teoritis,
penelitian ini merujuk pada konsep
kreativitas yang dipahami tidak
semata-mata sebagai produk akhir
berupa karya seni, tetapi sebagai suatu
rangkaian proses yang mencakup

aktivitas berpikir, berekspresi, dan

berinovasi dalam merespons
kebutuhan sosial dan budaya.
Kreativitas dipandang sebagai

manifestasi kesadaran pelaku budaya
untuk menghasilkan bentuk seni yang
bermakna, kontekstual, serta relevan
dengan perkembangan zaman. Selain
itu, teori bentuk tari yang
dikemukakan oleh (Hadi, 2012) turut
dijjadikan rujukan utama, di mana
bentuk tari dipahami sebagai hasil
keterkaitan antara elemen gerak,
ruang, dan waktu. Kedua kerangka
teoretis tersebut digunakan untuk
menganalisis bagaimana Komunitas
Arra’sye Pelayangan membangun
struktur pertunjukan Tari Zapin Arab
Melayu melalui pengolahan unsur
tradisi dan modernitas secara
seimbang. Dengan pendekatan ini,

Tari Zapin Arab Melayu tidak hanya

118


http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i

Melayu Arts and Performance Journal
Vol 8, No 1, Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online)

dapat dipertahankan dalam bentuk aslinya,
tetapi juga dikembangkan secara adaptif
sehingga tetap hidup dan relevan dalam
konteks masyarakat kontemporer .(Hadi,

2012; Hidajat, 2017)

METODE
Penelitian ini menggunakan metode

kualitatif dengan pendekatan deskriptif-

analitis untuk menggambarkan dan
menganalisis  kreativitas Komunitas
Arra’sye Pelayangan dalam

mengembangkan Tari Zapin Arab Melayu di
Kota Jambi. Pendekatan ini dipilih karena
dinilai paling tepat untuk mengungkap
fenomena sosial budaya secara
komprehensif, khususnya dalam
memahami makna, nilai, serta proses
kreatif yang dilakukan komunitas seni
secara mendalam. Menurut Sugiyono
(2013), penelitian kualitatif bersifat ilmiah
karena dilakukan melalui pola berpikir logis
dan sistematis serta memiliki tujuan dan
kegunaan yang jelas. Pendekatan ini juga
memungkinkan peneliti terlibat langsung
dalam konteks sosial subjek penelitian
sehingga memperoleh pemahaman yang
lebih holistik.

Lokasi penelitian ditentukan secara
purposive, yakni Kecamatan Pelayangan di
Kota Jambi, tempat Komunitas Arra’sye
berdiri dan berkembang. Tokoh utama yang
menjadi narasumber adalah Said Zen Al
Jufry, maestro seni Melayu yang memimpin
komunitas tersebut, serta Muhammad Ali
Hasyim, tokoh adat yang memahami
perkembangan budaya lokal. Keduanya
historis dan

memberikan  informasi

d - http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502

kontemporer terkait perkembangan
Tari Zapin Arab Melayu. Fokus
penelitian diarahkan pada bagaimana
komunitas  menciptakan  inovasi
dalam unsur gerak, kostum, musik,
dan pola penyajian tanpa
meninggalkan nilai-nilai tradisi.

Pengumpulan data dilakukan

melalui observasi, wawancara
mendalam, dan dokumentasi.
Observasi  dilaksanakan  dengan

mengikuti latihan, pertunjukan, dan
kegiatan internal komunitas untuk
melihat secara langsung proses kreatif
serta dinamika sosial yang terjadi.
Wawancara ditujukan kepada tokoh
kunci dan anggota komunitas untuk
menggali pemahaman kontekstual
mengenai nilai-nilai budaya, proses
inovasi, dan strategi pelestarian seni.
dilakukan

pencatatan visual, audio, serta arsip

Dokumentasi melalui
tertulis pendukung. Selain data
primer, penelitian ini  juga
memanfaatkan data sekunder melalui
studi  literatur  yang  relevan
(Indrayuda, 2013).

Sebelum terjun ke lapangan,
peneliti melakukan studi pustaka
untuk memperoleh dasar teori dan
kerangka analisis. Literatur utama
meliputi karya Sugiyono (2008)
terkait metodologi penelitian, Hidajat
(2014) dan Hadi (2005) terkait
kreativitas dan koreografi tari. Studi
pustaka ini membantu peneliti

merumuskan konsep dasar mengenai

119


http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i

Melayu Arts and Performance Journal
Vol 8, No 1, Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online)

elemen artistik, makna budaya, dan
struktur pertunjukan yang kemudian
digunakan dalam analisis lapangan.

Observasi lapangan dilakukan secara
partisipatif untuk memahami bagaimana
nilai tradisi ditransmisikan kepada generasi
muda, bagaimana simbol-simbol budaya
dihadirkan dalam pertunjukan, serta
bagaimana wunsur Arab dan Melayu
dipadukan dalam praktik kesenian. Hal ini
sejalan dengan pandangan Hidajat (2014)
bahwa koreografi bukan sekadar susunan
gerak, melainkan representasi nilai budaya
yang hidup dalam masyarakat. Wawancara
terbuka menghasilkan data kaya mengenai
inovasi teknis dan konseptual yang
dilakukan komunitas, termasuk penegasan
mereka dalam menjaga nilai adat di tengah
perubahan zaman.

Untuk memastikan keabsahan data,
penelitian  ini  menerapkan  teknik

triangulasi  dengan = membandingkan

temuan observasi, wawancara,
dokumentasi, dan literatur. Langkah ini
dilakukan agar informasi yang diperoleh
valid dan dapat dipertanggungjawabkan
secara ilmiah. Melalui integrasi data
lapangan dan kajian teoritis, penelitian ini
komprehensif

menyajikan ~ gambaran

mengenai proses kreatif Komunitas
Arra’sye Pelayangan dalam
mengembangkan Tari Zapin Arab Melayu
sebagai strategi pelestarian budaya dan
bentuk adaptasi terhadap perubahan
Kolaborasi

zaman. antaranggota

komunitas, pemanfaatan media

pertunjukan, serta Kketerlibatan tokoh

d - http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502

budaya menjadikan Zapin tidak hanya
sebagai ekspresi estetik, tetapi juga
sebagai sarana penguatan identitas
budaya lokal.

HASIL DAN PEMBAHASAN

HASIL

Tari Zapin Arab Melayu
merupakan hasil akulturasi budaya
Arab dan Melayu yang berkembang di
wilayah Pelayangan, Kota Jambi.
Proses akulturasi tersebut berawal
dari interaksi intensif antara
pedagang Arab dan masyarakat
setempat, yang tidak hanya membawa
komoditas perdagangan, tetapi juga
memperkenalkan ajaran Islam serta
unsur  budaya  Arab. Melalui
percampuran nilai, pola interaksi, dan
sistem estetika, terbentuklah Tari
Zapin  Arab  Melayu  sebagai
representasi harmonis antara ritme
dinamis dalam tradisi tarian Arab dan
kelembutan serta kesopanan budaya
Melayu. Bentuk seni ini mengandung
nilai sosial, spiritual, dan estetik yang
kuat, serta berfungsi sebagai media
pemersatu antara masyarakat
keturunan Arab dan Melayu, sekaligus
simbol harmoni dalam keberagaman
budaya (Wawancara: Muhammad Ali
Hasyim, 30 April 2025).

Eksistensi Tari Zapin Arab
Melayu tidak terlepas dari peran
sentral Komunitas Arra’sye
Pelayangan yang berdiri sejak tahun
2007. Komunitas ini memiliki

120


http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i

Melayu Arts and Performance Journal
Vol 8, No 1, Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online)

struktur organisasi yang terkelola dengan
baik, mencakup divisi gerak, musik, dan
kostum. Selain sebagai ruang ekspresi seni,
komunitas ini berfungsi sebagai lembaga
pendidikan budaya yang secara konsisten
mentransmisikan nilai-nilai tradisi kepada
generasi muda melalui latihan rutin dan
pementasan. Kehidupan sosial budaya
masyarakat Pelayangan sendiri sangat
dipengaruhi oleh nilai-nilai Islam dan adat
Melayu yang terinternalisasi dalam perilaku
sehari-hari, seperti sopan santun, gotong
royong, dan religiusitas. Dalam konteks
tersebut, Tari Zapin Arab Melayu tidak
hanya menjadi sarana hiburan, tetapi juga
dakwah, dan

solidaritas sosial. Nama

mekanisme  edukasi,
penguatan
“Arra’sye,” yang berarti “bersama menuju
kebaikan,”

kolektif komunitas ini dalam pelestarian

merefleksikan ~ komitmen
dan pengembangan seni tradisi
(Wawancara: Said Zen Al Jufry, 12 Mei
2025).

Kreativitas menjadi aspek utama
dalam proses pengembangan Tari Zapin
oleh komunitas ini. Selain
mempertahankan gerakan dasar seperti
langkah dua dan langkah silang, mereka
melakukan variasi dengan menambahkan
elemen gerak yang lebih dinamis dan
ekspresif tanpa meninggalkan nilai-nilai
filosofis yang melekat pada Zapin, seperti
kesopanan, kerja sama, dan spiritualitas.
Inovasi juga dilakukan pada pola lantai,
tempo, serta transisi gerak agar sesuai
kebutuhan

dengan pertunjukan

kontemporer, melalui proses diskusi

d - http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502

kolektif dan pembinaan teknis secara
berkala (Hidajat, 2013). Pada aspek
kostum, komunitas Arra’sye
melakukan adaptasi dari busana
tradisional seperti jubah dan kopiah
menuju bentuk yang lebih fleksibel,
namun tetap  mempertahankan
elemen kunci seperti baju teluk
belango, kain sarung, dan peci hitam.
Variasi warna dan bahan dipilih sesuai
konteks pertunjukan, dengan tetap
mempertimbangkan estetika serta
nilai kesopanan dalam budaya
Melayu-Islam.

Lebih jauh,

komunitas Arra’sye juga tercermin

kreativitas

dalam keterlibatan mereka pada

berbagai kegiatan keagamaan,
upacara adat, dan festival daerah,
sehingga memperluas ruang
eksistensi Zapin dalam kehidupan
publik. Keikutsertaan ini tidak hanya
menampilkan kemampuan artistik,
tetapi juga memperlihatkan fungsi
seni sebagai sarana komunikasi
budaya dan penguat kohesi sosial.
Komunitas ini menjalin kerja sama
dengan berbagai lembaga dan
komunitas lain sehingga seni tradisi
dapat mempertahankan visibilitasnya
sebagai simbol identitas budaya lokal
dan kebanggaan masyarakat
(Widaryanto et al., 2006).

Sebagai seni pertunjukan, Tari
Zapin Arab Melayu mengintegrasikan
berbagai unsur pendukung seperti

gerak tari, iringan musik, kostum,

121


http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i

Melayu Arts and Performance Journal
Vol 8, No 1, Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online)

properti, pola lantai, dan ruang
pertunjukan. Musik pengiring
memanfaatkan instrumen Kkhas seperti
gambus, biola, marawis, darbuka, dan
rabana, menciptakan nuansa Arab-Melayu
yang kuat. Properti seperti kain sarung yang
disampirkan di leher berfungsi sebagai
simbol budaya sekaligus elemen visual
dalam pertunjukan. Formasi penari disusun
dalam kelompok berpasangan atau formasi
genap yang menekankan harmoni antara
tempo musik dan dinamika tubuh. Gerak-
gerak tersebut menjadi media penyampai
nilai-nilai kehidupan, etika, dan
spiritualitas yang terkandung dalam tradisi
Melayu-Islam.

kolektif,

Komunitas Arra’sye Pelayangan berhasil

Dengan semangat
mempertahankan Tari Zapin Arab Melayu
sebagai bentuk seni yang tetap hidup dan
relevan, berfungsi sebagai jembatan antara
tradisi dan modernitas. Pendekatan kreatif
yang tetap berpijak pada nilai-nilai lokal
memungkinkan Zapin berkembang sebagai
kekuatan budaya yang mampu membentuk
karakter masyarakat yang harmonis,
berbudaya, dan religius (Heriyawati, 2016).
Upaya komunitas ini menegaskan bahwa
seni tradisi dapat bertahan dan terus
berkembang melalui perpaduan antara
pelestarian dan inovasi yang berimbang.
PEMBAHASAN

Berikut merupakan bentuk-bentuk
gerak yang terdapat pada Tari Zapin Arab
Melayu:
a) Gerak Pembukaan (Salam dan

Pengantar)

d | http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502

Gerak pembukaan dalam
pertunjukan Tari Zapin Arab Melayu
pada Komunitas Arra’sye berfungsi
sebagai penanda dimulainya
pertunjukan serta simbol kesopanan
dalam budaya Melayu Pelayangan,
Kota Jambi. Bagian ini diawali
dengan salam hormat, yaitu gerakan
tangan yang diletakkan di dada
disertai tundukan ringan sebagai
bentuk  penghormatan  kepada
penonton dan tamu undangan.
Musik pengiring dimainkan secara
perlahan, dimulai dengan petikan
gambus yang lembut, mengiringi
para penari memasuki panggung
dalam formasi dua atau empat orang

dengan susunan berurutan dan

simetris. Langkah kaki yang
dilakukan secara perlahan
mencerminkan kehati-hatian,

konsentrasi, dan kesiapan penari
dalam menyampaikan pesan melalui
gerak tari. Contoh visual dari gerak

ini ditampilkan pada Gambar 1.

Gambar 1. Gerak Pembukaan
(Dok: Komunitas Arra’sye, 2024)

122


http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i

Melayu Arts and Performance Journal
Vol 8, No 1, Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online)

b) Gerak Inti

Gerak inti dalam pertunjukan Tari
Zapin Arab Melayu pada Komunitas
Arra’sye merupakan bagian utama yang
menampilkan ragam gerak khas seperti
langkah dua dan langkah silang. Pada
bagian ini, tempo gerak meningkat
dibandingkan dengan bagian pembuka,
sehingga  mencerminkan intensitas,
semangat, dan dinamika pertunjukan.
Langkah kaki dilakukan secara teratur dan
ritmis, disertai ayunan tangan yang selaras
mengikuti ketukan musik bertempo cepat.
Kombinasi tersebut menghasilkan gerakan
yang lincah, energik, dan harmonis.
Seluruh  rangkaian gerak inti ini
mencerminkan nilai-nilai kerja sama,
keluwesan, serta semangat kolektif yang
menjadi bagian penting dari identitas
budaya Melayu di Pelayangan, Kota Jambi.
Visualisasi gerak inti ditampilkan pada

Gambar 2 dan Gambar 3.

Gambar 2. Gerakan Inti
(Dok: Komunitas Arra’sye, 2024)

d | http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502

Gambar 3. Gerakan Inti
(Dok: Komunitas Arra’sye, 2024)

Gambar 2 dan gambar 3 di atas
menunjukkan penari sedang
menampilkan gerak inti dalam
pertunjukan. Setelah menyelesaikan
gerak pembukaan, penari mulai
melakukan ragam gerak inti seperti
langkah dua, dan langkah silang yang
menjadi ciri khas tari Zapin Arab
Melayu Komunitas Arra’sye.
Sebelum memulai ragam gerak
tersebut, penari membentuk formasi
lurus sejajar, lalu perlahan berpindah
ke pola diagonal atau melingkar
sesuai irama musik. Gerakan penari
pada kaki dilakukan dengan lincah
dan teratur, diiringi ayunan tangan
yang lembut dan ritmis mengikuti
ketukan marwas dan petikan
gambus.

Gerakan ini dilakukan secara
serempak dan selaras, menunjukkan
kekompakan dan keterampilan para
penari. Gerak inti tidak hanya

menjadi pusat perhatian dalam

123


http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i

Melayu Arts and Performance Journal
Vol 8, No 1, Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online)

struktur  pertunjukan, tetapi juga
mencerminkan kekayaan nilai budaya dan
semangat kolektif masyarakat Melayu di
Pelayangan, Kota Jambi.
c) Gerak Penutup

Gerak penutup dalam pertunjukan
Tari Zapin Arab Melayu komunitas
Arra’sye menandai akhir pertunjukan dan
berfungsi sebagai salam perpisahan atau
ucapan terima kasih kepada penonton.
Ditandai dengan tempo musik yang cepat
dan gerakan dinamis, para penari
mengakhiri tarian dengan formasi
menghadap penonton sebagai simbol
keharmonisan dan rasa syukur. Gerakan
tangan ke dada, kepala sedikit menunduk,
dan posisi badan yang merendah menjadi
bentuk penghormatan terakhir. Gerak
penutup ini menegaskan bahwa Tari Zapin
Arab Melayu bukan sekadar seni
pertunjukan, melainkan media
penyampaian etika dan nilai spiritual
dalam budaya masyarakat Pelayangan,
Kota Jambi. Gerakan penutup dapat
dilihat pada Gambar 4 di bawah ini.

Gambar 4. Gerakan Penutup
(Dok: Komunitas Arra’sye, 11 Desember 2024)

d | http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502

Gambar 4 di atas menunjukan
penari  Zapin Arab = Melayu
membawakan gerak penutup. Penari
menghadap ke penonton sebagai
salam penghormatan terakhir. Gerak
penutup menghadap Kkepenonton
merupakan gerak akhir dari tarian
tersebut. Akhir dari tariian ini
ditandai dengan penari melakukan
gerak tangan di depan dada kepala
sedikit ditundukan dan posisi badan
rendah.

Musik pengiring dalam Tari
Zapin Arab Melayu berperan penting
dalam menciptakan keselarasan
gerakan tari, membangun suasana,
serta memperkuat ekspresi penari.
Musik ini disusun dari perpaduan
alat musik tradisional Arab dan
Melayu seperti gambus, marawis,
rebana, biola, dan darbuka, serta
dikombinasikan dengan unsur musik
modern. Perpaduan ini
menghasilkan karakter musik yang
khas dan ritmis, mencerminkan
akulturasi budaya Arab-Melayu di
masyarakat Pelayangan.  Fungsi
musik tidak hanya sebagai pengiring,
tetapi juga sebagai media penyampai
pesan  spiritual dan religius.
Beberapa lagu yang mengiringi tari
ini antara lain Ya Badrotin, Zapin
Budi, Ta Rasulullah, dan Zapin Asli,
yang sarat dengan pesan moral dan
edukatif. Tari Zapin Arab Melayu
lebih banyak mengikuti alur musik,

dengan vokal yang menjadi bagian

124


http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i

Melayu Arts and Performance Journal
Vol 8, No 1, Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online)

penting dari pertunjukan.

Salah satu lagu pengiringnya yang
kuat secara spiritual adalah:

“Alangkah indahnya hidup ini Andai dapat
kutatap wajahmu Kan pasti mengalir air mataku
Karena pancaran ketenanganmu”

“Alangkah indahnya hidup ini

Andai dapat kukucup tanganmu.

Moga mengalir keberkatan dalam diriku
Untuk mengikut jejak langkahmu”

“Ya Rasulallah ya Habiballah
Tak pernah kutatap wajahmu
Ya Rasulallah ya Habiballah
Kami rindu padamu”

“Allahumma sholli 'alaa Muhammad Ya Robbi
sholli 'alaihi wassalim Allahumma sholli 'alaa
Muhammad Ya Robbi sholli 'alaihi wassalim”

“Alangkah indahnya hidup ini Andai dapat
kudakap dirimu

Tiada kata yang dapat aku ucapkan Hanya
Tuhan saja yang tahu

Ya Rasulallah ya Habiballah

Tak pernah kutatap wajahmu”

“Ya Rasulallah ya Habiballah

Kami rindu padamu

Kutahu cintamu kepada ummat Umati umati
Kutahu  bimbangnya kau tentang kami
Syafa'atkan kami”

“Alangkah indahnya hidup ini
Andai dapat kutatap wajahmu
Kan pasti mengalir air mataku
Karena pancaran ketenanganmu”

”Ya Rasulallah ya Habiballah
Tak pernah kutatap wajahmu
Ya Rasulallah ya Habiballah
Kami rindu padamu”

”Ya Rasulallah ya Habiballah Terimalah kami
sebagai umatmu Ya Rasulallah ya Habiballah
Kurniakanlah syafa'atmu”

“Allahumma sholli 'alaa Muhammad Ya Robbi
sholli 'alaihi wassalim Allahumma sholli 'alaa
Muhammad

Ya Robbi sholli 'alaihi wassalim Allahumma sholli
'‘alaa Muhammad

Ya Robbi sholli 'alaihi wassalim Allahumma sholli
'‘alaa Muhammad

Ya Robbi sholli 'alaihi wassalim”

Tari Zapin Arab Melayu yang
dipentaskan oleh Komunitas Arra’sye di
Pelayangan tidak dapat dilepaskan dari
peran penting alat musik pengiring yang

d - http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502

membentuk suasana, ritme, serta
mendukung ekspresi gerak tari.
Beberapa alat musik utama yang
digunakan antara lain gambus,
marawis, darbuka, rebana, dan biola.
Gambus, sebagai instrumen petik
berdawai, memiliki suara mendayu
yang memberikan nuansa spiritual
dan menjadi pembuka utama dalam
pertunjukan. Marawis dan darbuka,
dua alat musik pukul, menghasilkan
ketukan ritmis yang kuat dan
dinamis, memperkuat tempo serta
semangat gerakan penari, terutama
pada bagian inti. Rebana, dengan
bentuk bulat dan lapisan kulit di
permukaannya, memberikan suara
resonan yang bisa diatur
intensitasnya, menciptakan nuansa
sakral namun tetap luwes. Sementara
itu, biola menjadi elemen inovatif
yang memperkaya harmoni musik
Zapin, meskipun berasal dari tradisi
Barat, namun mampu menyatu
dengan  instrumen  tradisional
lainnya. Perpaduan instrumen-
instrumen  ini  tidak = hanya
membentuk karakter khas
pertunjukan Zapin Arab Melayu,
tetapi juga mencerminkan kreativitas
dan adaptasi budaya yang tetap
berpijak pada nilai-nilai Melayu-
Islam.

Untuk memperjelas ragam
instrumen yang digunakan, gambar
alat musik pengiring dapat di lihat
pada gambar di bawah ini.

Gambar 5. Alat Musik Gambus
(Dok: Cynthia Pahni Maharani, 2025)

125


http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i

Melayu Arts and Performance Journal
Vol 8, No 1, Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online)

Gambar 6. Alat Musik Marawis
(Dok: Cynthia Pahni Maharani, 2025)

Gambar 7. Alat Musik Darbuka
(Dok: Cynthia Pahni Maharani, 2025)

w

Gambar 8. Alat Musik Biola
(Dok: Cynthia Pahni Maharani, 2025)

g

Gambar 9. Alat Musik Rebana
(Dok: Cynthia Pahni Maharani, 2025)

d | http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502

Selain musik, busana, pola
lantai, dan tempat pertunjukan juga
menjadi unsur penting dalam Tari
Zapin Arab Melayu. Busana tidak
hanya berfungsi sebagai pelengkap,
tetapi juga merepresentasikan
identitas budaya dan estetika penari.
Awalnya, para penari menggunakan
jubah putih dan peci hitam, namun
seiring waktu, Komunitas Arra’sye
mengembangkan busana tersebut
menjadi lebih beragam, seperti baju
teluk belanga, memakai dua helai kain
sarung, satu sebagai bawahan dan
yang lainnya dikalungkan di leher, dan
topi hitam. Setiap elemen busana
memiliki makna simbolis, misalnya
peci hitam melambangkan kesopanan,
sedangkan kain sarung dan teluk
belanga mencerminkan nilai-nilai
kehormatan dan tradisi masyarakat
Melayu. Perpaduan warna dan bahan
busana yang digunakan turut
menambah keanggunan penampilan
para penari di atas panggung.

Pola lantai dalam pertunjukan
Zapin Arab Melayu menciptakan
keindahan visual sekaligus
menyampaikan nilai-nilai budaya.
Pertunjukan diawali dengan pola
lantai sederhana yang
memperlihatkan salam penghormatan
sebagai simbol kesopanan.
Selanjutnya, penari bergerak dinamis
mengikuti irama musik dan lagu-lagu
bernuansa religius, seperti pujian
kepada Allah dan Rasulullah,

126


http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i

Melayu Arts and Performance Journal
Vol 8, No 1, Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online)

mencerminkan fungsi dakwah dalam tarian
ini. Gerakan dilakukan secara selaras dan
bergantian, membentuk berbagai formasi
yang menarik, seperti garis lurus,
pertemuan di tengah, hingga lingkaran
sebagai simbol keharmonisan dan penutup
pertunjukan. Tari Zapin Arab Melayu
biasanya dipentaskan di  panggung,
lapangan terbuka, atau halaman rumah
yang dialasi permadani, khususnya dalam
acara seperti pernikahan, syukuran, atau
festival seni, sekaligus menjadi sarana
hiburan, silaturahmi, dan  upaya
memperkenalkan budaya kepada generasi
muda.

PENUTUP

Penelitian ini menyimpulkan bahwa
Tari Zapin Arab Melayu merupakan hasil
akulturasi budaya Arab dan Melayu yang
berkembang di Pelayangan, Kota Jambi,
dan tetap lestari berkat peran aktif
Komunitas Arra’sye. Komunitas ini
melakukan berbagai inovasi seperti
pengembangan gerak tari yang dinamis,
perpaduan kostum bernuansa Arab-
Melayu, serta integrasi alat musik
tradisional dan instrumen Arab. Inovasi-
inovasi tersebut tidak hanya menjaga nilai-
nilai tradisional, tetapi juga berhasil
menarik minat generasi muda,
membuktikan bahwa seni pertunjukan
tradisional dapat bertahan dan berkembang

seiring perubahan zaman.

d - http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502

DAFTAR PUSTAKA

Apdelmi, A. (2018). ISLAM DAN
SEJARAHNYA PADA
MASYARAKAT JAMBI SEBERANG.
Tsaqofah Dan Tarikh: Jurnal

Kebudayaan Dan Sejarah Islam,

3(2), 15.
https://doi.org/10.29300/ttjksi.v3i1
.1550

Hadi, Y. S. (2012). Koreografi: bentuk,
teknik, isi. Cipta Media bekerjasama
dengan Jurusan Tari, Fakultas Seni
Pertunjukan, ISI  Yogyakarta.
https://books.google.co.id/books?id
=thvvzgEACAAJ

Heriyawati, Y. (2016). Seni pertunjukan
dan ritual. Penerbit Ombak.

Hidajat, R. (2017). Kreativitas
koreografi. Surya Pena Gemilang.

Indah, I., Ediwar, E. E., & Martion, M. M.
(2017). ESTETIKA TARI ZAPIN
SEBAGAI SUMBER PENCIPTAAN
KARYA KAKI-KAKI.
https://api.semanticscholar.org/Cor
pusID:171591661

Indrayuda. (2013). Tari sebagai budaya
dan pengetahuan. UNP Press.

Melgi, F. N. (2021). Kreativitas Roslena
dalam Menggarap Karya Tari yang

Berangkat dari Budaya
Masyarakat Ibuah  Kecamatan
Payakumbuh Barat Kota
Payakumbuh. Institut Seni

Indonesia Padangpanjang.

Niswah, C., Hidayati, A., Fadillah, A. R.,
Saputrie, N. A., Safira, 1., Meilani, S.,
Zakira, D. F., Sari, W. N., Kholili, M.
A., & Wati, I. P. (2025). Islamisasi

Tari Zapin: Transformasi Estetika

127


http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i

Melayu Arts and Performance Journal
Vol 8, No 1, Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online)

dan Spritualitas dalam Seni Tari Melayu.
Indo-MathEdu Intellectuals Journal, 6(1),
895—910.
https://doi.org/10.54373/imeij.v6i1.2595
Rizal, J., & ITham, Z. F. (2021). Dakwah Dalam
Seni; Analisis Pesan Dalam Tari Zapin
Matlamat  Minda, 1(2).
https://doi.org/10.56633/jdki.v1i2.281

Meskom.

Saputra, D. (2024). The Pengaruh Masuknya
Agama Islam Terhadap Kebudayaan
Melayu Jambi. Jurnal Pendidikan
Sejarah, 13(2), 42-56.
https://doi.org/10.21009/JPS.132.03

Sintya, D., & Sinurat, J. Y. (2024). Sejarah
Islamisasi dan Pengaruhnya Terhadap
Kebudayaan Masyarakat Jambi.

Journal of  History

4(1), L
https://doi.org/10.20527/pby.v4i1.12132

Sugiyono.  (2008). Metode
Kuantitatif Kualitatif dan R&D. In CV.
Alfabeta, Bandung (Vol. 25).

Syauqii, F., & Al-Farisi, M. S. (2025). Aesthetic

Prabayaksa:

Education,

Penelitian

and Religious Values in the Zapin Melayu
Deli Dance in Medan. Al-Mujtama:
Journal of Social Sciences, 1(1), 8.
https://doi.org/10.30829/al-

mujtama.v1i1.21506

d - http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502

Widaryanto, F. X., Suanda, E., Sipala, W.,
Yuvenalis, S., & Utama, E. (2006).
Tari Komunal. Jakarta: Lembaga
Pendidikan Seni Nusantara.

Yuniarti Dwi Putri, Hardi Hardi, &
Adriana Gusti. (2024). Kreativitas
Masyarakat Jorong Sampu dalam
Upaya Pelestarian Tari Indang Tagak
Nagari Lubuk Gadang Utara
Kecamatan Sangir Kabupaten Solok
Selatan. Abstrak : Jurnal Kajian
Ilmu Seni, Media Dan Desain, 1(5),

67—78.
https://doi.org/10.62383/abstrak.v
1i5.273

Zulgafrin, Z. (2023). THE
HARMONIOUS BLEND OF
CULTURAL ACCULTURATION
AND ISLAMIC PRINCIPLES

WITHIN THE RICH TAPESTRY OF
JAMBI'S RELIGIOUS
TRADITIONS. Al-Tsaqafa: Jurnal
Ilmiah Peradaban Islam, 20(2),
101-110.

https://doi.org/10.15575/al-
tsaqafa.v20i2.29386

128


http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i

