
 

115 
 

 
The Creative Efforts of the Arra’Sye Pelayangan 

Community in Promoting and Developing the Arab-
Malay Zapin Dance in Jambi City 

 
Kreativitas Komunitas Arra’Sye Pelayangan Dalam 

Mengembangkan Tari Zapin Arab Melayu Di Kota Jambi 

  
Cynthia Pahni Maharani1), Eva Riyanti2*), Adjuoktoza Rovylendes3) , Syielvi 

Dwi Febrianty4) 

  
 

1,2,3 ) Program Studi Seni Tari Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia Padangpanjang 
4 ) Program Studi Pendidikan Vokasional Tata Rias Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia 

Padangpanjang 
Jalan Bahder Johan Guguk Melintang Padang Panjang Barat Kota Padang Panajang 

 
*Corresponding Author 

Email: cynthiamaharani134@gmail.com1 , eva26011971@gmail.com*2, adjuoktoza@gmail.com3, 
Syielvidwifebrianti@gmail.com4 

  
 Submitted: 2 Agustuts 2025  ;    Accepted: 15 September 2025 ;    Published: 16 Desember 2025 

 
 

ABSTRACT 
 

 KEYWORDS 

This study examines the creativity of the Arra’sye Pelayangan community in developing the 
Arab-Malay Zapin dance in Jambi City. The Arab-Malay Zapin is a performing art resulting 
from the cultural interaction between Arab and Malay traditions, carrying strong historical, 
aesthetic, and religious values within the Pelayangan community. The aim of this research is to 
analyze the creative strategies employed by the community to preserve and further develop the 
dance so that it remains relevant within contemporary cultural contexts. This study utilizes a 
qualitative approach with data collected through interviews, observation, and documentation. 
The analysis is based on theories of creativity and dance form. The findings show that the 
Arra’sye Pelayangan community has introduced innovations in movement structure, floor 
patterns, musical accompaniment, costumes, and performance presentation while maintaining 
the authenticity of traditional values. The community also ensures regeneration through regular 
training and by involving local youth in various performances. Additionally, contemporary 
adaptations in aesthetics and staging are implemented to enhance the appeal of the dance to 
younger audiences. These creative efforts demonstrate that traditional performing arts can 
continue to grow through a balanced approach that integrates cultural preservation with 
contemporary artistic needs. 

 creativity,  
Arra’sye Pelayangan, 
Arab-Malay Zapin 
dance,  
innovation,  
local culture. 
 

 
 

 
ABSTRAK 

 

 KATA KUNCI 

Penelitian ini mengkaji kreativitas Komunitas Arra’sye Pelayangan dalam mengembangkan Tari 
Zapin Arab Melayu di Kota Jambi. Tari Zapin Arab Melayu merupakan seni pertunjukan hasil 
akulturasi budaya Arab dan Melayu yang memiliki nilai historis, estetis, dan religius bagi 
masyarakat Pelayangan. Fokus penelitian diarahkan pada bentuk kreativitas komunitas dalam 
melestarikan sekaligus menyesuaikan Zapin dengan kebutuhan pertunjukan masa kini. Penelitian 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan teknik pengumpulan data melalui wawancara, 
observasi, dan dokumentasi. Analisis dilakukan berdasarkan teori kreativitas dan teori bentuk tari. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Komunitas Arra’sye Pelayangan melakukan inovasi pada 
struktur gerak, pola lantai, musik pengiring, kostum, serta bentuk penyajian tanpa menghilangkan 
esensi tradisi. Komunitas ini juga mengembangkan proses regenerasi melalui pelatihan rutin dan 
keterlibatan aktif masyarakat dalam berbagai pertunjukan. Selain itu, adaptasi kontemporer 
dilakukan pada aspek estetika dan penyajian untuk meningkatkan daya tarik bagi generasi muda, 
sehingga Zapin Arab Melayu tetap relevan di tengah perubahan sosial budaya. Upaya kreatif 
tersebut menunjukkan bahwa pengembangan seni tradisi dapat dilakukan secara seimbang antara 
pelestarian nilai budaya dan kebutuhan ekspresi seni kontemporer. 

 
 

 kreativitas,  
Arra’sye Pelayangan,  
Tari Zapin Arab Melayu, 
inovasi,  
budaya lokal 
 
 
 
This is an open access 
article under  a Creative 
Commons Attribution-
NonCommercial 4.0 
International License 
 

 
 

 

 
 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

Melayu Arts and Performance Journal 
 
               http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502 

Vol 8, No 2,  Edisi Juli-Desember (2025) hal 115-128 
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online) 

 
 

116 
 

PENDAHULUAN 

Sejak lama, Kota Jambi dikenal 

sebagai pusat perdagangan dan budaya di 

Pulau Sumatera. Daerah ini telah menjadi 

jalur perdagangan penting dan tempat bagi 

orang-orang dari berbagai budaya untuk 

bertemu dan berinteraksi sejak zaman 

kuno. Terletak di sepanjang Sungai 

Batanghari. Sungai Batanghari sangat 

penting untuk pertukaran budaya antara 

masyarakat yang tinggal di sana dan 

pendatang baru, terutama pedagang Arab 

yang mulai datang ke daerah itu dengan 

perahu pada abad ke-15 (Sintya & Sinurat, 

2024). Islam datang ke Jambi dan 

berkembang pesat melalui berbagai 

saluran, seperti perdagangan, pernikahan, 

pemerintahan, ajaran sufi, pendidikan, dan 

seni (Saputra, 2024). Pengaruh ini tidak 

hanya mengubah sistem kepercayaan 

masyarakat tetapi juga memberikan 

dampak yang signifikan pada struktur sosial 

dan praktik budaya mereka. Islamisasi 

tidak terjadi sekaligus; melainkan, terjadi 

melalui akulturasi budaya, yang 

menyatukan tradisi Melayu lokal dan nilai-

nilai Islam. Hal ini menciptakan perpaduan 

harmonis yang menjadi dasar cara hidup 

masyarakat Jambi (Zulgafrin, 2023). Jenis 

pertukaran budaya ini dapat dilihat dalam 

praktik keagamaan seperti Asyura, 

mengunjungi makam, dan dalam bentuk 

seni seperti musik Gambus, tari Zapin, dan 

Hadrah (Zulgafrin, 2023). Perpaduan nilai 

budaya dan agama menghasilkan pepatah 

"Adat Bersendi Syarak, Syarak Bersendi 

Kitabullah," yang menunjukkan betapa 

pentingnya Islam dalam budaya 

Melayu Jambi (Apdelmi, 2018). Bukti 

arkeologis dari aktivitas para 

pedagang Arab, Persia, dan Turki 

semakin memperkuat rekonstruksi 

sejarah penyebaran Islam di wilayah 

ini (Apdelmi, 2018). Dalam konteks 

ini, Tari Zapin Arab-Melayu menjadi 

salah satu seni pertunjukan yang 

menunjukkan bagaimana tradisi lokal 

dan nilai-nilai Islam dapat bersatu. 

Tari Zapin Arab Melayu 

merupakan warisan budaya yang 

memiliki signifikansi penting dalam 

tradisi Islam Melayu karena 

memadukan nilai-nilai estetika dan 

religius dalam satu bentuk seni 

pertunjukan. Berbagai penelitian 

menunjukkan bahwa Zapin tidak 

hanya berfungsi sebagai hiburan, 

tetapi juga menjadi medium dakwah 

Islam dan sarana penyebaran nilai-

nilai budaya (Rizal & Ilham, 2021; 

Syauqii & Al-Farisi, 2025). Proses 

islamisasi terhadap tari ini tampak 

pada modifikasi gerak dan lirik agar 

selaras dengan prinsip-prinsip Islam, 

termasuk penggunaan gerakan 

simbolis seperti alif sembah dan 

bunga alif pusing yang 

merepresentasikan ketaatan kepada 

Allah (Indah et al., 2017; Niswah et al., 

2025). Syair berbahasa Arab dan 

Melayu yang digunakan dalam 

pertunjukan juga memuat pesan 

keagamaan, akhlak, serta ajaran 

syariah. Selain berfungsi sebagai 

http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i


 

Melayu Arts and Performance Journal 
 
               http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502 

Vol 8, No 1,  Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128 
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online) 

 
 

117 
 

media dakwah, Zapin berperan dalam 

memperkuat ikatan sosial, mendidik 

generasi muda, dan menjadi aktivitas fisik 

yang bernilai budaya (Jefrizal Rizal & Zulmi 

Ilham, 2021). Identitas estetis tari ini 

diperkuat oleh penggunaan instrumen 

tradisional seperti gambus dan marawis, 

yang menciptakan nuansa Timur Tengah 

dan mendukung harmoni gerak yang 

elegan, tertib, dan selaras dengan nilai-nilai 

Islam. Dengan demikian, Tari Zapin Arab 

Melayu tidak hanya menampilkan ekspresi 

artistik, tetapi juga menjadi representasi 

identitas budaya masyarakat yang religius, 

adaptif terhadap perubahan, dan tetap 

berpegang pada nilai-nilai tradisi leluhur. 

Tari Zapin berkembang menjadi dua 

kategori utama, yakni Zapin Arab dan 

Zapin Melayu. Zapin Arab menampilkan 

karakteristik budaya Arab melalui gerakan 

yang cepat, dinamis, dan kuat, dengan 

iringan musik bertempo tinggi 

menggunakan gambus, marawis, dan 

rebana. Sementara itu, Zapin Melayu 

menonjolkan kelembutan dan keluwesan 

gerak, terutama pada pola tangan dan pola 

lantai yang variatif, serta diiringi musik 

yang lebih tenang menggunakan instrumen 

seperti gendang, biola, dan darbuka. 

Interaksi kedua gaya tersebut melahirkan 

bentuk baru, yaitu Tari Zapin Arab Melayu, 

sebagai hasil harmonisasi antara pengaruh 

budaya luar dan nilai-nilai lokal. Akulturasi 

ini tidak hanya berkaitan dengan aspek 

teknis pertunjukan, tetapi juga 

mencerminkan sikap masyarakat Jambi 

yang menerima perubahan budaya 

secara selektif dan bijaksana. 

Keberlangsungan Tari Zapin 

Arab Melayu tidak terlepas dari peran 

komunitas seni yang aktif 

melestarikannya, salah satunya 

Komunitas Arra’sye Pelayangan di 

Kota Jambi. Dipimpin oleh Said Zen 

Al Jufry, komunitas ini tidak hanya 

mempertahankan bentuk tradisi 

Zapin, tetapi juga mengembangkan 

inovasi pada desain kostum, 

komposisi musik, pola gerak, dan 

bentuk penyajian agar lebih sesuai 

dengan perkembangan zaman. 

Arra’sye Pelayangan juga 

memfasilitasi pelatihan bagi generasi 

muda sebagai upaya regenerasi pelaku 

seni. Pertunjukan yang dihasilkan 

bersifat komunikatif dan menarik, 

namun tetap mempertahankan nilai 

keislaman dan identitas budaya 

Melayu Arab. Dengan pendekatan 

kreatif yang tetap berpijak pada akar 

tradisi, komunitas ini berperan 

strategis sebagai penjaga dan 

pembaharu seni Zapin di Jambi. 

Berdasarkan latar belakang 

tersebut, penelitian ini bertujuan 

mengkaji secara mendalam bentuk 

kreativitas Komunitas Arra’sye 

Pelayangan dalam mengembangkan 

Tari Zapin Arab Melayu di Kota 

Jambi. Permasalahan utama yang 

mendasari penelitian ini berkaitan 

dengan bagaimana inovasi dan 

strategi kreatif yang diterapkan 

http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i


 

Melayu Arts and Performance Journal 
 
               http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502 

Vol 8, No 1,  Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128 
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online) 

 
 

118 
 

komunitas tersebut mampu 

mempertahankan eksistensi Zapin di 

tengah dinamika sosial budaya dan 

perubahan selera estetika masyarakat. 

Fokus penelitian tidak hanya diarahkan 

pada deskripsi bentuk pertunjukan, tetapi 

juga pada analisis mengenai pendekatan 

komunitas dalam membangun kesadaran 

budaya, memperkuat partisipasi 

masyarakat, dan memastikan keberlanjutan 

proses transmisi nilai-nilai tradisi kepada 

generasi muda. Dengan demikian, 

penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan pemahaman komprehensif 

mengenai peran komunitas seni sebagai 

agen pelestari sekaligus pembaharu dalam 

konteks perkembangan seni tradisi 

(Sugiyono, 2008). 

Tinjauan pustaka menunjukkan 

bahwa sejumlah penelitian sebelumnya 

telah menyoroti isu kreativitas dalam 

pengembangan seni pertunjukan, 

sebagaimana terlihat dalam studi yang 

dilakukan oleh (Melgi, 2021; Yuniarti Dwi 

Putri et al., 2024), masing-masing melalui 

kajian terhadap komunitas seni di berbagai 

daerah. Meskipun demikian, hingga saat ini 

belum ditemukan penelitian yang secara 

khusus mengkaji peran serta kreativitas 

Komunitas Arra’sye Pelayangan dalam 

konteks pengembangan Tari Zapin Arab 

Melayu di Kota Jambi. Kekosongan kajian 

tersebut menunjukkan adanya ruang 

penelitian yang signifikan, sehingga 

menjadikan studi ini relevan, orisinal, dan 

berpotensi memberikan kontribusi penting 

bagi pengembangan pengetahuan di bidang 

seni pertunjukan dan pelestarian 

budaya lokal. Selain itu, penelitian ini 

menegaskan bahwa kreativitas dalam 

ranah tradisi tidak dapat dipahami 

sebagai bentuk penyimpangan, 

melainkan sebagai strategi adaptif 

untuk memastikan keberlanjutan 

nilai-nilai budaya dalam menghadapi 

perubahan zaman. 

Sebagai landasan teoritis, 

penelitian ini merujuk pada konsep 

kreativitas yang dipahami tidak 

semata-mata sebagai produk akhir 

berupa karya seni, tetapi sebagai suatu 

rangkaian proses yang mencakup 

aktivitas berpikir, berekspresi, dan 

berinovasi dalam merespons 

kebutuhan sosial dan budaya. 

Kreativitas dipandang sebagai 

manifestasi kesadaran pelaku budaya 

untuk menghasilkan bentuk seni yang 

bermakna, kontekstual, serta relevan 

dengan perkembangan zaman. Selain 

itu, teori bentuk tari yang 

dikemukakan oleh (Hadi, 2012) turut 

dijadikan rujukan utama, di mana 

bentuk tari dipahami sebagai hasil 

keterkaitan antara elemen gerak, 

ruang, dan waktu. Kedua kerangka 

teoretis tersebut digunakan untuk 

menganalisis bagaimana Komunitas 

Arra’sye Pelayangan membangun 

struktur pertunjukan Tari Zapin Arab 

Melayu melalui pengolahan unsur 

tradisi dan modernitas secara 

seimbang. Dengan pendekatan ini, 

Tari Zapin Arab Melayu tidak hanya 

http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i


 

Melayu Arts and Performance Journal 
 
               http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502 

Vol 8, No 1,  Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128 
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online) 

 
 

119 
 

dapat dipertahankan dalam bentuk aslinya, 

tetapi juga dikembangkan secara adaptif 

sehingga tetap hidup dan relevan dalam 

konteks masyarakat kontemporer .(Hadi, 

2012; Hidajat, 2017) 

METODE  

Penelitian ini menggunakan metode 

kualitatif dengan pendekatan deskriptif-

analitis untuk menggambarkan dan 

menganalisis kreativitas Komunitas 

Arra’sye Pelayangan dalam 

mengembangkan Tari Zapin Arab Melayu di 

Kota Jambi. Pendekatan ini dipilih karena 

dinilai paling tepat untuk mengungkap 

fenomena sosial budaya secara 

komprehensif, khususnya dalam 

memahami makna, nilai, serta proses 

kreatif yang dilakukan komunitas seni 

secara mendalam. Menurut Sugiyono 

(2013), penelitian kualitatif bersifat ilmiah 

karena dilakukan melalui pola berpikir logis 

dan sistematis serta memiliki tujuan dan 

kegunaan yang jelas. Pendekatan ini juga 

memungkinkan peneliti terlibat langsung 

dalam konteks sosial subjek penelitian 

sehingga memperoleh pemahaman yang 

lebih holistik. 

Lokasi penelitian ditentukan secara 

purposive, yakni Kecamatan Pelayangan di 

Kota Jambi, tempat Komunitas Arra’sye 

berdiri dan berkembang. Tokoh utama yang 

menjadi narasumber adalah Said Zen Al 

Jufry, maestro seni Melayu yang memimpin 

komunitas tersebut, serta Muhammad Ali 

Hasyim, tokoh adat yang memahami 

perkembangan budaya lokal. Keduanya 

memberikan informasi historis dan 

kontemporer terkait perkembangan 

Tari Zapin Arab Melayu. Fokus 

penelitian diarahkan pada bagaimana 

komunitas menciptakan inovasi 

dalam unsur gerak, kostum, musik, 

dan pola penyajian tanpa 

meninggalkan nilai-nilai tradisi. 

Pengumpulan data dilakukan 

melalui observasi, wawancara 

mendalam, dan dokumentasi. 

Observasi dilaksanakan dengan 

mengikuti latihan, pertunjukan, dan 

kegiatan internal komunitas untuk 

melihat secara langsung proses kreatif 

serta dinamika sosial yang terjadi. 

Wawancara ditujukan kepada tokoh 

kunci dan anggota komunitas untuk 

menggali pemahaman kontekstual 

mengenai nilai-nilai budaya, proses 

inovasi, dan strategi pelestarian seni. 

Dokumentasi dilakukan melalui 

pencatatan visual, audio, serta arsip 

tertulis pendukung. Selain data 

primer, penelitian ini juga 

memanfaatkan data sekunder melalui 

studi literatur yang relevan 

(Indrayuda, 2013). 

Sebelum terjun ke lapangan, 

peneliti melakukan studi pustaka 

untuk memperoleh dasar teori dan 

kerangka analisis. Literatur utama 

meliputi karya Sugiyono (2008) 

terkait metodologi penelitian, Hidajat 

(2014) dan Hadi (2005) terkait 

kreativitas dan koreografi tari. Studi 

pustaka ini membantu peneliti 

merumuskan konsep dasar mengenai 

http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i


 

Melayu Arts and Performance Journal 
 
               http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502 

Vol 8, No 1,  Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128 
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online) 

 
 

120 
 

elemen artistik, makna budaya, dan 

struktur pertunjukan yang kemudian 

digunakan dalam analisis lapangan. 

Observasi lapangan dilakukan secara 

partisipatif untuk memahami bagaimana 

nilai tradisi ditransmisikan kepada generasi 

muda, bagaimana simbol-simbol budaya 

dihadirkan dalam pertunjukan, serta 

bagaimana unsur Arab dan Melayu 

dipadukan dalam praktik kesenian. Hal ini 

sejalan dengan pandangan Hidajat (2014) 

bahwa koreografi bukan sekadar susunan 

gerak, melainkan representasi nilai budaya 

yang hidup dalam masyarakat. Wawancara 

terbuka menghasilkan data kaya mengenai 

inovasi teknis dan konseptual yang 

dilakukan komunitas, termasuk penegasan 

mereka dalam menjaga nilai adat di tengah 

perubahan zaman. 

Untuk memastikan keabsahan data, 

penelitian ini menerapkan teknik 

triangulasi dengan membandingkan 

temuan observasi, wawancara, 

dokumentasi, dan literatur. Langkah ini 

dilakukan agar informasi yang diperoleh 

valid dan dapat dipertanggungjawabkan 

secara ilmiah. Melalui integrasi data 

lapangan dan kajian teoritis, penelitian ini 

menyajikan gambaran komprehensif 

mengenai proses kreatif Komunitas 

Arra’sye Pelayangan dalam 

mengembangkan Tari Zapin Arab Melayu 

sebagai strategi pelestarian budaya dan 

bentuk adaptasi terhadap perubahan 

zaman. Kolaborasi antaranggota 

komunitas, pemanfaatan media 

pertunjukan, serta keterlibatan tokoh 

budaya menjadikan Zapin tidak hanya 

sebagai ekspresi estetik, tetapi juga 

sebagai sarana penguatan identitas 

budaya lokal. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

HASIL 

Tari Zapin Arab Melayu 

merupakan hasil akulturasi budaya 

Arab dan Melayu yang berkembang di 

wilayah Pelayangan, Kota Jambi. 

Proses akulturasi tersebut berawal 

dari interaksi intensif antara 

pedagang Arab dan masyarakat 

setempat, yang tidak hanya membawa 

komoditas perdagangan, tetapi juga 

memperkenalkan ajaran Islam serta 

unsur budaya Arab. Melalui 

percampuran nilai, pola interaksi, dan 

sistem estetika, terbentuklah Tari 

Zapin Arab Melayu sebagai 

representasi harmonis antara ritme 

dinamis dalam tradisi tarian Arab dan 

kelembutan serta kesopanan budaya 

Melayu. Bentuk seni ini mengandung 

nilai sosial, spiritual, dan estetik yang 

kuat, serta berfungsi sebagai media 

pemersatu antara masyarakat 

keturunan Arab dan Melayu, sekaligus 

simbol harmoni dalam keberagaman 

budaya (Wawancara: Muhammad Ali 

Hasyim, 30 April 2025). 

Eksistensi Tari Zapin Arab 

Melayu tidak terlepas dari peran 

sentral Komunitas Arra’sye 

Pelayangan yang berdiri sejak tahun 

2007. Komunitas ini memiliki 

http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i


 

Melayu Arts and Performance Journal 
 
               http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502 

Vol 8, No 1,  Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128 
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online) 

 
 

121 
 

struktur organisasi yang terkelola dengan 

baik, mencakup divisi gerak, musik, dan 

kostum. Selain sebagai ruang ekspresi seni, 

komunitas ini berfungsi sebagai lembaga 

pendidikan budaya yang secara konsisten 

mentransmisikan nilai-nilai tradisi kepada 

generasi muda melalui latihan rutin dan 

pementasan. Kehidupan sosial budaya 

masyarakat Pelayangan sendiri sangat 

dipengaruhi oleh nilai-nilai Islam dan adat 

Melayu yang terinternalisasi dalam perilaku 

sehari-hari, seperti sopan santun, gotong 

royong, dan religiusitas. Dalam konteks 

tersebut, Tari Zapin Arab Melayu tidak 

hanya menjadi sarana hiburan, tetapi juga 

mekanisme edukasi, dakwah, dan 

penguatan solidaritas sosial. Nama 

“Arra’sye,” yang berarti “bersama menuju 

kebaikan,” merefleksikan komitmen 

kolektif komunitas ini dalam pelestarian 

dan pengembangan seni tradisi 

(Wawancara: Said Zen Al Jufry, 12 Mei 

2025). 

Kreativitas menjadi aspek utama 

dalam proses pengembangan Tari Zapin 

oleh komunitas ini. Selain 

mempertahankan gerakan dasar seperti 

langkah dua dan langkah silang, mereka 

melakukan variasi dengan menambahkan 

elemen gerak yang lebih dinamis dan 

ekspresif tanpa meninggalkan nilai-nilai 

filosofis yang melekat pada Zapin, seperti 

kesopanan, kerja sama, dan spiritualitas. 

Inovasi juga dilakukan pada pola lantai, 

tempo, serta transisi gerak agar sesuai 

dengan kebutuhan pertunjukan 

kontemporer, melalui proses diskusi 

kolektif dan pembinaan teknis secara 

berkala (Hidajat, 2013). Pada aspek 

kostum, komunitas Arra’sye 

melakukan adaptasi dari busana 

tradisional seperti jubah dan kopiah 

menuju bentuk yang lebih fleksibel, 

namun tetap mempertahankan 

elemen kunci seperti baju teluk 

belango, kain sarung, dan peci hitam. 

Variasi warna dan bahan dipilih sesuai 

konteks pertunjukan, dengan tetap 

mempertimbangkan estetika serta 

nilai kesopanan dalam budaya 

Melayu-Islam. 

Lebih jauh, kreativitas 

komunitas Arra’sye juga tercermin 

dalam keterlibatan mereka pada 

berbagai kegiatan keagamaan, 

upacara adat, dan festival daerah, 

sehingga memperluas ruang 

eksistensi Zapin dalam kehidupan 

publik. Keikutsertaan ini tidak hanya 

menampilkan kemampuan artistik, 

tetapi juga memperlihatkan fungsi 

seni sebagai sarana komunikasi 

budaya dan penguat kohesi sosial. 

Komunitas ini menjalin kerja sama 

dengan berbagai lembaga dan 

komunitas lain sehingga seni tradisi 

dapat mempertahankan visibilitasnya 

sebagai simbol identitas budaya lokal 

dan kebanggaan masyarakat 

(Widaryanto et al., 2006). 

Sebagai seni pertunjukan, Tari 

Zapin Arab Melayu mengintegrasikan 

berbagai unsur pendukung seperti 

gerak tari, iringan musik, kostum, 

http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i


 

Melayu Arts and Performance Journal 
 
               http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502 

Vol 8, No 1,  Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128 
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online) 

 
 

122 
 

properti, pola lantai, dan ruang 

pertunjukan. Musik pengiring 

memanfaatkan instrumen khas seperti 

gambus, biola, marawis, darbuka, dan 

rabana, menciptakan nuansa Arab-Melayu 

yang kuat. Properti seperti kain sarung yang 

disampirkan di leher berfungsi sebagai 

simbol budaya sekaligus elemen visual 

dalam pertunjukan. Formasi penari disusun 

dalam kelompok berpasangan atau formasi 

genap yang menekankan harmoni antara 

tempo musik dan dinamika tubuh. Gerak-

gerak tersebut menjadi media penyampai 

nilai-nilai kehidupan, etika, dan 

spiritualitas yang terkandung dalam tradisi 

Melayu-Islam. 

Dengan semangat kolektif, 

Komunitas Arra’sye Pelayangan berhasil 

mempertahankan Tari Zapin Arab Melayu 

sebagai bentuk seni yang tetap hidup dan 

relevan, berfungsi sebagai jembatan antara 

tradisi dan modernitas. Pendekatan kreatif 

yang tetap berpijak pada nilai-nilai lokal 

memungkinkan Zapin berkembang sebagai 

kekuatan budaya yang mampu membentuk 

karakter masyarakat yang harmonis, 

berbudaya, dan religius (Heriyawati, 2016). 

Upaya komunitas ini menegaskan bahwa 

seni tradisi dapat bertahan dan terus 

berkembang melalui perpaduan antara 

pelestarian dan inovasi yang berimbang. 

PEMBAHASAN 

Berikut merupakan bentuk-bentuk 

gerak yang terdapat pada Tari Zapin Arab 

Melayu: 

a) Gerak Pembukaan (Salam dan 

Pengantar) 

Gerak pembukaan dalam 

pertunjukan Tari Zapin Arab Melayu 

pada Komunitas Arra’sye berfungsi 

sebagai penanda dimulainya 

pertunjukan serta simbol kesopanan 

dalam budaya Melayu Pelayangan, 

Kota Jambi. Bagian ini diawali 

dengan salam hormat, yaitu gerakan 

tangan yang diletakkan di dada 

disertai tundukan ringan sebagai 

bentuk penghormatan kepada 

penonton dan tamu undangan. 

Musik pengiring dimainkan secara 

perlahan, dimulai dengan petikan 

gambus yang lembut, mengiringi 

para penari memasuki panggung 

dalam formasi dua atau empat orang 

dengan susunan berurutan dan 

simetris. Langkah kaki yang 

dilakukan secara perlahan 

mencerminkan kehati-hatian, 

konsentrasi, dan kesiapan penari 

dalam menyampaikan pesan melalui 

gerak tari. Contoh visual dari gerak 

ini ditampilkan pada Gambar 1. 

 

Gambar 1. Gerak Pembukaan 

(Dok: Komunitas Arra’sye, 2024) 

 

http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i


 

Melayu Arts and Performance Journal 
 
               http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502 

Vol 8, No 1,  Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128 
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online) 

 
 

123 
 

b) Gerak Inti 

Gerak inti dalam pertunjukan Tari 

Zapin Arab Melayu pada Komunitas 

Arra’sye merupakan bagian utama yang 

menampilkan ragam gerak khas seperti 

langkah dua dan langkah silang. Pada 

bagian ini, tempo gerak meningkat 

dibandingkan dengan bagian pembuka, 

sehingga mencerminkan intensitas, 

semangat, dan dinamika pertunjukan. 

Langkah kaki dilakukan secara teratur dan 

ritmis, disertai ayunan tangan yang selaras 

mengikuti ketukan musik bertempo cepat. 

Kombinasi tersebut menghasilkan gerakan 

yang lincah, energik, dan harmonis. 

Seluruh rangkaian gerak inti ini 

mencerminkan nilai-nilai kerja sama, 

keluwesan, serta semangat kolektif yang 

menjadi bagian penting dari identitas 

budaya Melayu di Pelayangan, Kota Jambi. 

Visualisasi gerak inti ditampilkan pada 

Gambar 2 dan Gambar 3. 

 
Gambar 2. Gerakan Inti 

(Dok: Komunitas Arra’sye, 2024) 

 
Gambar 3. Gerakan Inti 

(Dok: Komunitas Arra’sye, 2024) 

 

 

Gambar 2 dan gambar 3 di atas 

menunjukkan penari sedang 

menampilkan gerak inti dalam 

pertunjukan. Setelah menyelesaikan 

gerak pembukaan, penari mulai 

melakukan ragam gerak inti seperti 

langkah dua, dan langkah silang yang 

menjadi ciri khas tari Zapin Arab 

Melayu Komunitas Arra’sye. 

Sebelum memulai ragam gerak 

tersebut, penari membentuk formasi 

lurus sejajar, lalu perlahan berpindah 

ke pola diagonal atau melingkar 

sesuai irama musik. Gerakan penari 

pada kaki dilakukan dengan lincah 

dan teratur, diiringi ayunan tangan 

yang lembut dan ritmis mengikuti 

ketukan marwas dan petikan 

gambus. 

Gerakan ini dilakukan secara 

serempak dan selaras, menunjukkan 

kekompakan dan keterampilan para 

penari. Gerak inti tidak hanya 

menjadi pusat perhatian dalam 

http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i


 

Melayu Arts and Performance Journal 
 
               http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502 

Vol 8, No 1,  Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128 
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online) 

 
 

124 
 

struktur pertunjukan, tetapi juga 

mencerminkan kekayaan nilai budaya dan 

semangat kolektif masyarakat Melayu di 

Pelayangan, Kota Jambi. 

c) Gerak Penutup 

Gerak penutup dalam pertunjukan 

Tari Zapin Arab Melayu komunitas 

Arra’sye menandai akhir pertunjukan dan 

berfungsi sebagai salam perpisahan atau 

ucapan terima kasih kepada penonton. 

Ditandai dengan tempo musik yang cepat 

dan gerakan dinamis, para penari 

mengakhiri tarian dengan formasi 

menghadap penonton sebagai simbol 

keharmonisan dan rasa syukur. Gerakan 

tangan ke dada, kepala sedikit menunduk, 

dan posisi badan yang merendah menjadi 

bentuk penghormatan terakhir. Gerak 

penutup ini menegaskan bahwa Tari Zapin 

Arab Melayu bukan sekadar seni 

pertunjukan, melainkan media 

penyampaian etika dan nilai spiritual 

dalam budaya masyarakat Pelayangan, 

Kota Jambi. Gerakan penutup dapat 

dilihat pada Gambar 4 di bawah ini. 

 
Gambar 4. Gerakan Penutup 

(Dok: Komunitas Arra’sye, 11 Desember 2024) 

 

Gambar 4 di atas menunjukan 

penari Zapin Arab Melayu 

membawakan gerak penutup. Penari 

menghadap ke penonton sebagai 

salam penghormatan terakhir. Gerak 

penutup menghadap kepenonton 

merupakan gerak akhir dari tarian 

tersebut. Akhir dari tariian ini 

ditandai dengan penari melakukan 

gerak tangan di depan dada kepala 

sedikit ditundukan dan posisi badan 

rendah. 

Musik pengiring dalam Tari 

Zapin Arab Melayu berperan penting 

dalam menciptakan keselarasan 

gerakan tari, membangun suasana, 

serta memperkuat ekspresi penari. 

Musik ini disusun dari perpaduan 

alat musik tradisional Arab dan 

Melayu seperti gambus, marawis, 

rebana, biola, dan darbuka, serta 

dikombinasikan dengan unsur musik 

modern. Perpaduan ini 

menghasilkan karakter musik yang 

khas dan ritmis, mencerminkan 

akulturasi budaya Arab-Melayu di 

masyarakat Pelayangan. Fungsi 

musik tidak hanya sebagai pengiring, 

tetapi juga sebagai media penyampai 

pesan spiritual dan religius. 

Beberapa lagu yang mengiringi tari 

ini antara lain Ya Badrotin, Zapin 

Budi, Ta Rasulullah, dan Zapin Asli, 

yang sarat dengan pesan moral dan 

edukatif. Tari Zapin Arab Melayu 

lebih banyak mengikuti alur musik, 

dengan vokal yang menjadi bagian 

http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i


 

Melayu Arts and Performance Journal 
 
               http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502 

Vol 8, No 1,  Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128 
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online) 

 
 

125 
 

penting dari pertunjukan. 

Salah satu lagu pengiringnya yang 
kuat secara spiritual adalah: 
 

“Alangkah indahnya hidup ini Andai dapat 
kutatap wajahmu Kan pasti mengalir air mataku 
Karena pancaran ketenanganmu” 

 
“Alangkah indahnya hidup ini  
Andai dapat kukucup tanganmu. 
Moga mengalir keberkatan dalam diriku  
Untuk mengikut jejak langkahmu” 
 

“Ya Rasulallah ya Habiballah  
Tak pernah kutatap wajahmu  
Ya Rasulallah ya Habiballah  
Kami rindu padamu” 

 
“Allahumma sholli 'alaa Muhammad Ya Robbi 
sholli 'alaihi wassalim Allahumma sholli 'alaa 
Muhammad Ya Robbi sholli 'alaihi wassalim” 
 

“Alangkah indahnya hidup ini Andai dapat 
kudakap dirimu 
Tiada kata yang dapat aku ucapkan Hanya 
Tuhan saja yang tahu 
Ya Rasulallah ya Habiballah  
Tak pernah kutatap wajahmu” 
 

“Ya Rasulallah ya Habiballah  
Kami rindu padamu 
Kutahu cintamu kepada ummat Umati umati 
Kutahu bimbangnya kau tentang kami 
Syafa'atkan kami” 
 

“Alangkah indahnya hidup ini 
Andai dapat kutatap wajahmu  
Kan pasti mengalir air mataku 
Karena pancaran ketenanganmu” 
 

”Ya Rasulallah ya Habiballah  
Tak pernah kutatap wajahmu  
Ya Rasulallah ya Habiballah  
Kami rindu padamu” 

 
”Ya Rasulallah ya Habiballah Terimalah kami 
sebagai umatmu Ya Rasulallah ya Habiballah 
Kurniakanlah syafa'atmu” 
 

“Allahumma sholli 'alaa Muhammad Ya Robbi 
sholli 'alaihi wassalim Allahumma sholli 'alaa 
Muhammad  
Ya Robbi sholli 'alaihi wassalim Allahumma sholli 
'alaa Muhammad  
Ya Robbi sholli 'alaihi wassalim Allahumma sholli 
'alaa Muhammad  
Ya Robbi sholli 'alaihi wassalim” 

 

Tari Zapin Arab Melayu yang 

dipentaskan oleh Komunitas Arra’sye di 

Pelayangan tidak dapat dilepaskan dari 

peran penting alat musik pengiring yang 

membentuk suasana, ritme, serta 

mendukung ekspresi gerak tari. 

Beberapa alat musik utama yang 

digunakan antara lain gambus, 

marawis, darbuka, rebana, dan biola. 

Gambus, sebagai instrumen petik 

berdawai, memiliki suara mendayu 

yang memberikan nuansa spiritual 

dan menjadi pembuka utama dalam 

pertunjukan. Marawis dan darbuka, 

dua alat musik pukul, menghasilkan 

ketukan ritmis yang kuat dan 

dinamis, memperkuat tempo serta 

semangat gerakan penari, terutama 

pada bagian inti. Rebana, dengan 

bentuk bulat dan lapisan kulit di 

permukaannya, memberikan suara 

resonan yang bisa diatur 

intensitasnya, menciptakan nuansa 

sakral namun tetap luwes. Sementara 

itu, biola menjadi elemen inovatif 

yang memperkaya harmoni musik 

Zapin, meskipun berasal dari tradisi 

Barat, namun mampu menyatu 

dengan instrumen tradisional 

lainnya. Perpaduan instrumen- 

instrumen ini tidak hanya 

membentuk karakter khas 

pertunjukan Zapin Arab Melayu, 

tetapi juga mencerminkan kreativitas 

dan adaptasi budaya yang tetap 

berpijak pada nilai-nilai Melayu-

Islam. 

Untuk memperjelas ragam 

instrumen yang digunakan, gambar 

alat musik pengiring dapat di lihat 

pada gambar di bawah ini. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 5. Alat Musik Gambus 
(Dok: Cynthia Pahni Maharani, 2025) 

http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i


 

Melayu Arts and Performance Journal 
 
               http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502 

Vol 8, No 1,  Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128 
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online) 

 
 

126 
 

 
Gambar 6. Alat Musik Marawis 

(Dok: Cynthia Pahni Maharani, 2025) 

 

 
Gambar 7. Alat Musik Darbuka 

(Dok: Cynthia Pahni Maharani, 2025) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 8. Alat Musik Biola 

(Dok: Cynthia Pahni Maharani, 2025) 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 9. Alat Musik Rebana 

(Dok: Cynthia Pahni Maharani, 2025) 

 

 Selain musik, busana, pola 

lantai, dan tempat pertunjukan juga 

menjadi unsur penting dalam Tari 

Zapin Arab Melayu. Busana tidak 

hanya berfungsi sebagai pelengkap, 

tetapi juga merepresentasikan 

identitas budaya dan estetika penari. 

Awalnya, para penari menggunakan 

jubah putih dan peci hitam, namun 

seiring waktu, Komunitas Arra’sye 

mengembangkan busana tersebut 

menjadi lebih beragam, seperti baju 

teluk belanga, memakai dua helai kain 

sarung, satu sebagai bawahan dan 

yang lainnya dikalungkan di leher, dan 

topi hitam. Setiap elemen busana 

memiliki makna simbolis, misalnya 

peci hitam melambangkan kesopanan, 

sedangkan kain sarung dan teluk 

belanga mencerminkan nilai-nilai 

kehormatan dan tradisi masyarakat 

Melayu. Perpaduan warna dan bahan 

busana yang digunakan turut 

menambah keanggunan penampilan 

para penari di atas panggung. 

Pola lantai dalam pertunjukan 

Zapin Arab Melayu menciptakan 

keindahan visual sekaligus 

menyampaikan nilai-nilai budaya. 

Pertunjukan diawali dengan pola 

lantai sederhana yang 

memperlihatkan salam penghormatan 

sebagai simbol kesopanan. 

Selanjutnya, penari bergerak dinamis 

mengikuti irama musik dan lagu-lagu 

bernuansa religius, seperti pujian 

kepada Allah dan Rasulullah, 

http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i


 

Melayu Arts and Performance Journal 
 
               http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502 

Vol 8, No 1,  Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128 
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online) 

 
 

127 
 

mencerminkan fungsi dakwah dalam tarian 

ini. Gerakan dilakukan secara selaras dan 

bergantian, membentuk berbagai formasi 

yang menarik, seperti garis lurus, 

pertemuan di tengah, hingga lingkaran 

sebagai simbol keharmonisan dan penutup 

pertunjukan. Tari Zapin Arab Melayu 

biasanya dipentaskan di panggung, 

lapangan terbuka, atau halaman rumah 

yang dialasi permadani, khususnya dalam 

acara seperti pernikahan, syukuran, atau 

festival seni, sekaligus menjadi sarana 

hiburan, silaturahmi, dan upaya 

memperkenalkan budaya kepada generasi 

muda. 

PENUTUP 

 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa 

Tari Zapin Arab Melayu merupakan hasil 

akulturasi budaya Arab dan Melayu yang 

berkembang di Pelayangan, Kota Jambi, 

dan tetap lestari berkat peran aktif 

Komunitas Arra’sye. Komunitas ini 

melakukan berbagai inovasi seperti 

pengembangan gerak tari yang dinamis, 

perpaduan kostum bernuansa Arab-

Melayu, serta integrasi alat musik 

tradisional dan instrumen Arab. Inovasi-

inovasi tersebut tidak hanya menjaga nilai-

nilai tradisional, tetapi juga berhasil 

menarik minat generasi muda, 

membuktikan bahwa seni pertunjukan 

tradisional dapat bertahan dan berkembang 

seiring perubahan zaman.  

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Apdelmi, A. (2018). ISLAM DAN 

SEJARAHNYA PADA 

MASYARAKAT JAMBI SEBERANG. 

Tsaqofah Dan Tarikh: Jurnal 

Kebudayaan Dan Sejarah Islam, 

3(1), 15. 

https://doi.org/10.29300/ttjksi.v3i1

.1550 

Hadi, Y. S. (2012). Koreografi: bentuk, 

teknik, isi. Cipta Media bekerjasama 

dengan Jurusan Tari, Fakultas Seni 

Pertunjukan, ISI Yogyakarta. 

https://books.google.co.id/books?id

=thvvzgEACAAJ 

Heriyawati, Y. (2016). Seni pertunjukan 

dan ritual. Penerbit Ombak. 

Hidajat, R. (2017). Kreativitas 

koreografi. Surya Pena Gemilang. 

Indah, I., Ediwar, E. E., & Martion, M. M. 

(2017). ESTETIKA TARI ZAPIN 

SEBAGAI SUMBER PENCIPTAAN 

KARYA KAKI-KAKI. 

https://api.semanticscholar.org/Cor

pusID:171591661 

Indrayuda. (2013). Tari sebagai budaya 

dan pengetahuan. UNP Press. 

Melgi, F. N. (2021). Kreativitas Roslena 

dalam Menggarap Karya Tari yang 

Berangkat dari Budaya 

Masyarakat Ibuah Kecamatan 

Payakumbuh Barat Kota 

Payakumbuh. Institut Seni 

Indonesia Padangpanjang. 

Niswah, C., Hidayati, A., Fadillah, A. R., 

Saputrie, N. A., Safira, I., Meilani, S., 

Zakira, D. F., Sari, W. N., Kholili, M. 

A., & Wati, I. P. (2025). Islamisasi 

Tari Zapin: Transformasi Estetika 

http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i


 

Melayu Arts and Performance Journal 
 
               http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i2.5502 

Vol 8, No 1,  Edisi Januari-Juni (2025) hal 115-128 
ISSN 2656-0232(print) | 2656-3509 (online) 

 
 

128 
 

dan Spritualitas dalam Seni Tari Melayu. 

Indo-MathEdu Intellectuals Journal, 6(1), 

895–910. 

https://doi.org/10.54373/imeij.v6i1.2595 

Rizal, J., & Ilham, Z. F. (2021). Dakwah Dalam 

Seni; Analisis Pesan Dalam Tari Zapin 

Meskom. Matlamat Minda, 1(2). 

https://doi.org/10.56633/jdki.v1i2.281 

Saputra, D. (2024). The Pengaruh Masuknya 

Agama Islam Terhadap Kebudayaan 

Melayu Jambi. Jurnal Pendidikan 

Sejarah, 13(2), 42–56. 

https://doi.org/10.21009/JPS.132.03 

Sintya, D., & Sinurat, J. Y. (2024). Sejarah 

Islamisasi dan Pengaruhnya Terhadap 

Kebudayaan Masyarakat Jambi. 

Prabayaksa: Journal of History 

Education, 4(1), 1. 

https://doi.org/10.20527/pby.v4i1.12132 

Sugiyono. (2008). Metode Penelitian 

Kuantitatif Kualitatif dan R&D. In CV. 

Alfabeta, Bandung (Vol. 25). 

Syauqii, F., & Al-Farisi, M. S. (2025). Aesthetic 

and Religious Values in the Zapin Melayu 

Deli Dance in Medan. Al-Mujtama: 

Journal of Social Sciences, 1(1), 8. 

https://doi.org/10.30829/al-

mujtama.v1i1.21506 

Widaryanto, F. X., Suanda, E., Sipala, W., 

Yuvenalis, S., & Utama, E. (2006). 

Tari Komunal. Jakarta: Lembaga 

Pendidikan Seni Nusantara. 

Yuniarti Dwi Putri, Hardi Hardi, & 

Adriana Gusti. (2024). Kreativitas 

Masyarakat Jorong Sampu dalam 

Upaya Pelestarian Tari Indang Tagak 

Nagari Lubuk Gadang Utara 

Kecamatan Sangir Kabupaten Solok 

Selatan. Abstrak : Jurnal Kajian 

Ilmu Seni, Media Dan Desain, 1(5), 

67–78. 

https://doi.org/10.62383/abstrak.v

1i5.273 

Zulgafrin, Z. (2023). THE 

HARMONIOUS BLEND OF 

CULTURAL ACCULTURATION 

AND ISLAMIC PRINCIPLES 

WITHIN THE RICH TAPESTRY OF 

JAMBI’S RELIGIOUS 

TRADITIONS. Al-Tsaqafa : Jurnal 

Ilmiah Peradaban Islam, 20(2), 

101–110. 

https://doi.org/10.15575/al-

tsaqafa.v20i2.29386 

 

 
 

http://dx.doi.org/10.26887/mapj.v8i

